

سلسلة الشروحات على مؤلفات سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن جاز ⑤

سُرُّجُون

سماحة الشيخ العلامة  
عبد العزيز بن عبد الله بن جاز

لِكَتَابِ

الصَّوْلَ الشَّالِدَ

لِإِمَامِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ

—

طبع بأشرف مؤسسة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن جاز الخيرية



مَدِينَةِ الْعِزَّةِ الْمُبَارَكَةِ

دار الوطن للنشر، ١٤٣٦هـ

فهرست مكتبة الملك فهد الوطنية لكتابات النشر

بن باز، عبد العزيز بن عبد الله

شرح سماحة الشيخ العلامة عبد العزيز بن عبد الله بن باز رحمه  
الله تكتاب الأصول الثلاثة للإمام محمد بن عبد الوهاب /  
عبد العزيز بن عبد الله بن باز - الرياض، ١٤٣٦هـ.

ص: .... سم.

ردمك: ٤ - ٧ - ٩٠٥٩٩ - ٦٠٣ - ٩٧٨

١- العقيدة الإسلامية ٢- التوحيد

١٤٣٦/٧٠٢ ديني ٢٤٠

رقم الإيداع: ١٤٣٦/٧٠٢

ردمك: ٩٧٨-٦٠٣-٩٠٥٩٩-٧-٤

### حقوق الطبع محفوظة

لمؤسسة الشيخ عبد العزيز بن باز الخيرية

الطبعة الأولى

١٤٣٦هـ/٢٠١٤م

طبع بذن الرئاسة العامة لادرات البحث العلمية والإفتاء  
وزارة الثقافة والإعلام برقم ٢٠٧٥ وتاريخ ١٤٣٠/٦/٠٧هـ



مَدَارُ الْوَطَنِ لِلْكِتَابِ

المملكة العربية السعودية - الرياض

ص.ب. ٤٥٧٦ الرمز البريدي ١١٣١٢

المقر الرئيسي - الروضة - ت: ٢٤٣٣٣٢٨

٢٢٣٢٢٩٦٤٢ (٣ خطوط) - ف: ٢٢٣٧٩٢٤٢

فرع السوادي - ت: ٢٤٣٧٣٧٧ - ف: ٢٤٣٧٣٧٧

K.S.A / Riyadh 11312 P.O.Box: 245760

Rawdah / Tel: 112313018 Fax: 112322096

Swaidi / Tel: 114267177 Fax: 114267377

الموقع على الانترنت |

pop@madaralwatan.com | البريد الإلكتروني

madaralwatan@hotmail.com | البريد الإلكتروني

## مقدمة اللجنة العلمية

الحمد لله وصلى الله وسلم على رسول الله، وعلى آله وصحبه،  
ومن اهتدى بهداه  
أما بعد:

فيطيب لـ«مؤسسة عبدالعزيز ابن باز الخيرية» أن تضع بين يديه  
القارئ الكريم شرح سماحة الشيخ/ عبدالعزيز ابن باز رحمه الله لكتاب ثلاثة  
الأصول الذي ألفه الإمام المجدد الشيخ/ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله  
وذلك ضمن إصداراتها لسلسلة شروح وتعليقات سماحة الشيخ رحمه الله  
على كتب أهل العلم.

وكتاب ثلاثة الأصول هو كتاب موجز **اللّفظ** عظيم النفع، عرّف فيه  
المؤلّف العبد المسلم برّه، ودينه، ونبيه عليه الصلاة والسلام مدعماً  
أقواله بنصوص الكتاب والسنة، وقد اعتنى أهل العلم بهذا الكتاب  
فسرحوه وبيّنوا معانيه، وممّن اعنى به كثيراً سماحة الشيخ/ عبدالعزيز ابن  
باز رحمه الله حيث شرحه مراراً في دروسه العلمية في المساجد فجلاً معانيه،  
وبيّن مراميه بـالفاوظ وعباراتٍ واضحة، وأسلوب سهل؛ لذا رأت  
المؤسسة ضرورة إعادة طبع هذا الشرح حتى يعم نفعه جميع المسلمين.

علمّا بأنّ هذا الشرح هو تفريغ من أشرطة تسجيل صوتي لسماحته  
رحمه الله وكان قد فرغ في حياة الشيخ رحمه الله وعرض عليه، فأجازه وأذن في  
طبعه لابنه الشيخ/ أحمد بن عبدالعزيز بن باز، ولفضيلة الشيخ/ علي بن  
صالح بن عبدالهادي المري - وففهم الله لكل خير - .

وهذه هي الطَّبعة الثَّانية منه محقَّقةً منقَّحةً مستدركين فيها ما وقع في النَّسخة الأولى من ملحوظات مطبعيةً وإملائيَّةً، مع الالتزام برسم المصحف في إيراد الآيات، والعنابة بحسن الإخراج والتَّخريج.

نَسأُلُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلْ هَذَا الْعَمَلَ خَالِصًا لِوَجْهِ الْكَرِيمِ، وَأَنْ يَجْزِي كُلَّ مَنْ سَعَى لِإِخْرَاجِهِ خَيْرَ الْجَزَاءِ وَعَلَى رَأْسِهِمْ سَماحة مفتى عام المملكة الشيخ/ عبدالعزيز بن عبد الله بن محمد آل الشيخ حفظه الله، وفريق العمل بالرئاسة على ما يبذلوه من جهد في مراجعة هذه المادة ومطابقتها بأصولها، كما نسأله أن يجعله من العلم النافع الذي يجري أجره على شيخنا في قبره، وأن يُضاعف له المثوبة والأجر، ويُعلَى منزلته في الآخرة، ويجمعنا به في الفردوس الأعلى، إِنَّهُ وَلِيُّ ذَلِكَ الْقَادِرُ عَلَيْهِ.

وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدَ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.

### اللَّجْنةُ الْعِلْمِيَّةُ

بِمَؤْسَسَةِ عَبْدِالْعَزِيزِ بْنِ بَازِ الْخَيْرِيَّةِ

## تعريف الشارح بثلاثة الأصول ومؤلفها

هذه رسالة مُهمة في العقيدة ألفها الشَّيخ أبو عبد الله الإمام محمد بن عبد الوهَاب بن سليمان بن علي التَّميمي الحنبلي الإمام المشهور المُجَدِّد لما اندرَسَ من معالم الإسلام في النصف الثاني من القرن الثاني عشر كَفَلَهُ وأكرم مثواه.

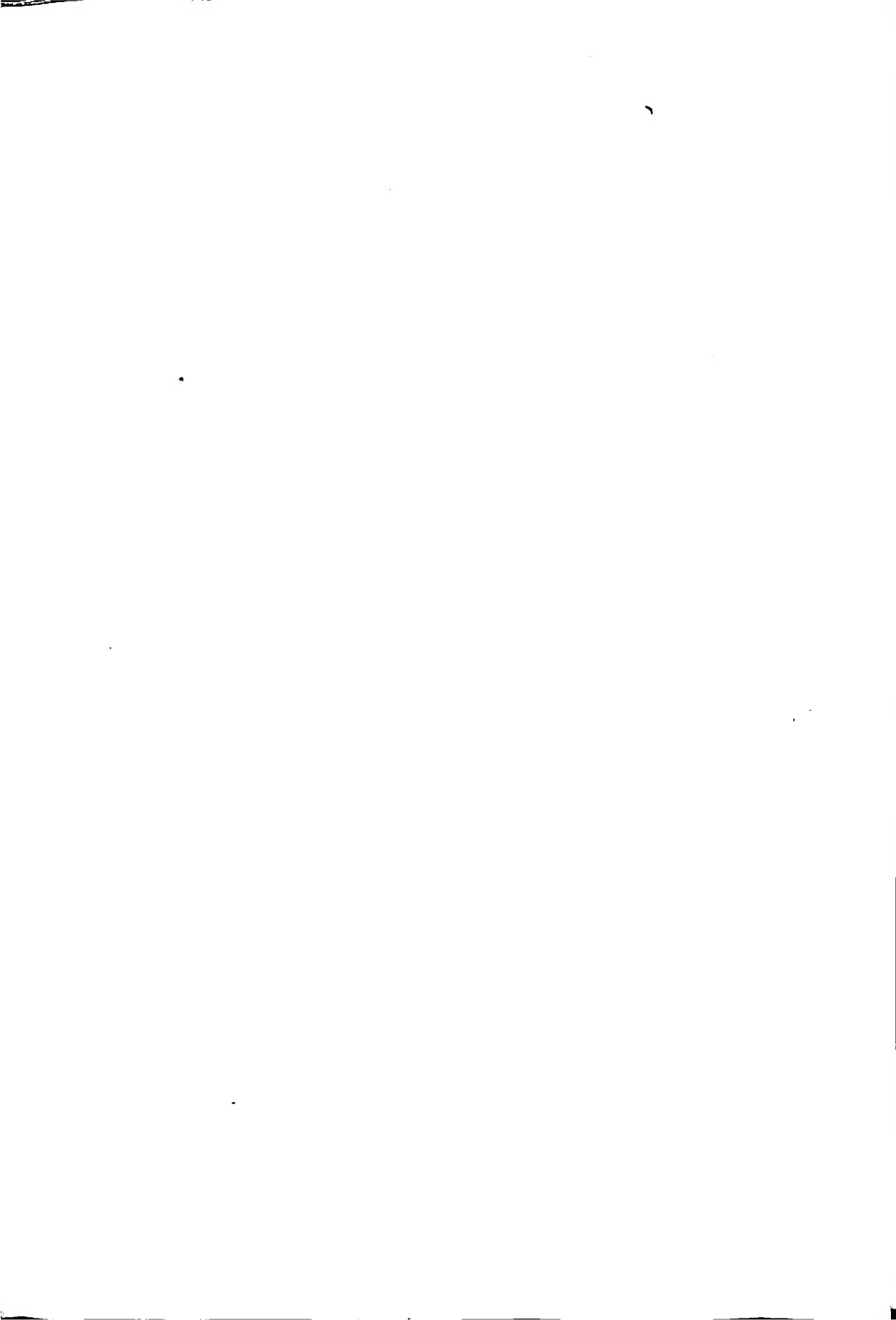
وقد كان كَفَلَهُ يُلْقِنُ الْطَّلَبَةِ وَالْعَامَّةَ هَذِهِ الْأَصْوَلَ؛ ليدرسوها ويحفظوها، ولتستقرَّ في قلوبهم؛ لكونها قاعدة في العقيدة.

وقد كانت وفاته سنة ستُّ ومائتين وألفٍ من الهجرة، وكان مولده سنة خمس عشرة ومائة وألفٍ من الهجرة، فقد عُمِّر إحدى وتسعين سنةً، وكان عُمِّراً مَلِيئاً بالخير والدُّعوة إلى الله، والتعليم والإرشاد، والصَّبر على ذلك.

وقد أَنْقَذَ اللَّهُ بِهِ الْعِبَادَ وَالْبَلَادَ فِي زَمَانِهِ فِي هَذِهِ الْجَزِيرَةِ، وَانْتَشَرَتْ دُعُوتُهُ بَعْدَ ذَلِكَ فِي غَيْرِ الْجَزِيرَةِ مِنَ الشَّامِ، وَمِصْرَ، وَالْعَرَاقَ، وَالْهَنْدِ وَغَيْرِهَا، بِسَبِيلِ الدُّعَاءِ الَّذِينَ حَمَلُوا عَنْهُ الْعِلْمَ، وَانْتَقَلُوا إِلَى تِلْكَ الْبَلَادَ وَالْأُولَى.

وَبِسَبِيلِ الْمَكَاتِبِ وَالْكُتُبِ الَّتِي اَنْتَشَرَتْ مِنْهُ كَفَلَهُ وَمِنْ أَتَابِعِهِ وَأَنْصَارِهِ وَالْدُّعَاءِ التَّابِعِينَ لَهُ، فِي الدُّعَاءِ إِلَى اللَّهِ.





## شرح مقدمة المؤلف

«اعْلَمْ - رَحِمَكَ اللَّهُ - أَنَّهُ يَجِبُ عَلَيْنَا تَعْلِمُ أَرْبَعَ مَسَائِلَ: الْأُولَى: الْعِلْمُ: وَهُوَ مَعْرِفَةُ اللَّهِ، وَمَعْرِفَةُ نَبِيِّهِ، وَمَعْرِفَةُ دِينِ الإِسْلَامِ بِالْأَدْلَةِ، الثَّانِيَةُ: الْعَمَلُ بِهِ، الثَّالِثَةُ: الدَّعْوَةُ إِلَيْهِ، الرَّابِعَةُ: الصَّبْرُ عَلَى الْأَذَى فِيهِ، وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تَعَالَى: يُسَارِعُ إِلَيْهِ الْمُرْسَلُونَ الرَّحِيمُ ۝ وَالْعَصَرُ ۝ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَفِي حُسْنِ ۝ إِلَّا الَّذِينَ مَأْسَنُوا وَعَمِلُوا أَصْلَاحَتِ ۝ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ۝» (العصر: ٢-١).

قَالَ الشَّافِعِيُّ: رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: «لَوْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ حُجَّةً عَلَى خَلْقِهِ إِلَّا هَذِهِ السُّورَةُ لَكَفَتُهُمْ».

وَقَالَ الْبُخَارِيُّ: رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى<sup>(١)</sup>: بَابٌ: الْعِلْمُ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ، وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تَعَالَى: «فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ» [مختد: ١٩] فَبَدَا بِالْعِلْمِ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ».

شرح سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله

هذه المسائل: يجب أن يتعلمها المؤمن والمؤمنة الصغار والكبار:

الأولى: العلم: فعلى الإنسان: أن يتعلم ويتبصر حتى يكون على بيته، ويعرف دين الله الذي خلق من أجله، وهذا العلم هو: معرفة الله، ومعرفة نبيه، ومعرفة دين الإسلام بالأدلة، فهذا أول شيء: أن يتبصر العبد: من هو ربُّه؟.

فيعرف أنَّ ربَّ الخالق الذي خلقهُ ورزقهُ، وأسدى إليه النعم، وخلق من قبله، ويخلق من بعده، هو ربُّ العالمين، وأنَّه الإله الحقُّ

(١) ستأتي ترجمته، وترجمة البخاري في كلام الشارح عند شرح كلامهما رحمة الله تعالى.

العبد، الذي لا يستحق العبادة سواه أبداً، لا ملك مُقرَّبٌ، ولا نبيٌّ مرسلاً، ولا جنٌّ، ولا إنسٌ، ولا صنمٌ، ولا غير ذلك؛ بل العبادة حقٌّ لِلله وحده، فهو المعبود بحقٍّ - سُبحانه وتعالى - .

وهو المستحقُّ بأن يُعبدَ، وهو ربُّ العالمين، وهو ربُّك وحالُك وإلهُك الحقُّ سُبحانه وتعالى، فتعرف هذه المسألة الأولى، وهي: أن تعرف ربُّك، ونبيَّك، ودينك بالأدلة، قال اللهُ تعالى وَقَالَ الرَّسُولُ، لا بالرأيِّ، ولا بقولِ فلان؛ بل بالأدلة من الآيات والأحاديث، وذلك هو دينُ الإسلام الذي أنت مأمور بالدخولِ فيه، والالتزام به.

وهو عبادة الله الذي قال فيها سُبحانه وتعالى: **﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا**  
**وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾** [الذاريات: ٥٦] هذه العبادة: هي الإسلام، وهي طاعة الله ورسوله، والقيام بأمر الله، وترك مَحارِمه.

هذه هي العبادة التي خلق الناسُ لأجلها، وأمر الله بها الناس في قوله: **﴿يَنَّا يَهَا أَنَّا شَاءْ أَغْبَدْنَا وَرَبَّكُمْ﴾** [البقرة: ٢١] يعني: اعبدُوه بطاعة أوامرِه، واجتناب نواهيه، وإسلام الوجه له، وتخصيصه بالعبادة سُبحانه وتعالى.

ومن ذلك<sup>(١)</sup> أن تعرف نبيَّك، وهو: محمد بن عبد الله بن عبد المطلب الهاشمي القرشي المكيُّ، ثم المدني عليه الصلاة والسلام، فتعرف أنَّه نبيَّك، وأنَّ الله أرسله إليك بدين الحق يُعلّمك ويرشدك، فتؤمن بأنَّه رسول الله حقاً، وأنَّ الله أرسله للعالمين جميعاً من الجن والإنس، وأنَّ الواجب اتّباعه والسير على منهاجه، - وسيأتي تفاصيل هذا في الأصل الثالث من هذه الأصول الثلاثة - .

(١) يعني: من العلم الذي ينبغي أن يتعلّمه المؤمن والمؤمنة.

**الثانية العمل به:** أي: أن تعمل بهذا الدين من صلاة، وصوم، وجهاد، وحجّ، وإيمان وقوى، فتعمل بالإسلام؛ لأنك مخلوق لله، مخلوق لعبادة الله، فعليك أن تعلم - دين الله - وتعمل به، فتعبد الله وحده، وتقيم الصلاة، وتؤدي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجّ البيت، وتؤمن بالله وملائكته، ورسليه وكتبه، وبالليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره، وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، وتبّر والديك، وتصل الأرحام، إلى غير ذلك، فتعمل بما أمرك الله به، وتنهي عما نهاك الله عنه وترك المعاصي التي أنت منهي عنها، وتفعل الواجبات التي أنت مأمور بها.

**الثالثة الدعوة إليه:** أي: أن تدعوا إلى هذا الدين؛ فتنصح الناس بأن يستقيموا عليه وترشدهم، وتأمرهم بالمعروف، وتنهاهم عن المنكر، هذه هي الدعوة إلى دين الإسلام، فعلى كل مسلم أن يدعوا إلى الله حسب طاقته وعلمه، فكُل واحد - رجل أو امرأة - عليه قسط من هذا الواجب، من التبليغ والدعوة والإرشاد والنصيحة.

وأن يدعوا إلى توحيد الله، وإلى الصلاة والمحافظة عليها، وإلى الزكاة وأدائها، وإلى صوم رمضان، وإلى حجّ البيت مع الاستطاعة، وإلى بر الوالدين، وصلة الأرحام، وترك المعاصي كلها.

**الرابعة الصبر على الأذى فيه:** أي: يصبر على الأذى في هذه الأشياء، فقد يحصل للإنسان أذى، قد يتبع من المدعى أو غيره من أهله أو غيرهم، فالواجب الصبر واحتساب الأجر عند الله.

فالمؤمن يصبر على إيمانه بالله، ويصبر على العمل بما أوجبه الله عليه، وترك ما حرم الله عليه، ويصبر في الدعوة إلى الله، والتعليم والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

فلا بد من الصبر في هذه الأمور كُلُّها، فالدِّين كُلُّه يحتاج إلى صبر، صبر على دعوة الله وحده، وصبر على أن تصلُّى، وتزكي، وتصوم، وتحجج، وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، وصبر عن المحرام والسيّئات، فتحذر من قريبها، فالإنسان إذا لم يصبر وقع فيما حرم الله عليه، أو ترك ما أوجب الله عليه؛ ولهذا قال تعالى لرسوله ﷺ: **﴿فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزَّةِ مِنَ الرُّسُلِ﴾** [الاحقاف: ٢٥] وقال سبحانه: **﴿وَاصْبِرْ لِمَحْكُرَ رَبِّكَ فَإِنَّكَ يَأْعِيْنَا﴾** [الظرر: ٤٨] وقال تعالى: **﴿وَاصْبِرْ وَمَا صَبَرْتَ إِلَّا بِاللَّهِ﴾** [التحل: ١٢٧] وقال تعالى: **﴿إِنَّمَا يُوَفِّ الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾** [الأنعام: ١٠]، وقال تعالى: **﴿وَاصْبِرْ وَإِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾** [الأنفال: ٤٦] يعني: اصبروا على طاعة الله، وترك معصيته، واحذروا مخالفة أمره وارتكاب نهيه.

والدليل على هذه المسائل الأربع، قوله تعالى: **﴿وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَفِي خَسِيرٍ إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبَرِ﴾** [النصر: ٣-١] وفي هذه السورة العظيمة، الحجّة؛ لهذه الأمور، وهذا هو الدين كُلُّه، فالدِّين كُلُّه إيمانٌ وعملٌ ودعاةٌ وصبرٌ.

إيمان بالحقّ، وعمل به، ودعاة إليه، وصبر على الأذى فيه، والناسُ كُلُّهم في خسارة: **﴿إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبَرِ﴾** الآية [النصر: ٣] أي: الذين استثنواهم الله، فجميع بني آدم في خسارة، وعلى طريق الهلاك إلَّا الذين آمنوا وعملوا الصالحة، وتواصوا بالحقّ وتواصوا بالصبر.

فهؤلاء هُم الْرَّابِحُونَ، وهم السعداء، وقد أقسم الله على هذا بقوله: **﴿وَالْعَصْرِ﴾** وهو الصادق سبحانه وتعالى، وإن لم يقسم؛ ولكن أقسم لتأكيد المقام.

والله سبحانه وتعالى يُقسم بما شاء من خلقه، فَلَا أَحَدٌ يَتَحَجَّرُ<sup>(١)</sup> عليه، فَأَقْسَمَ بِالسَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ، وَأَقْسَمَ بِالسَّمَاءِ وَالظَّارِقِ، وَبِالضُّحَى، وَبِالشَّمْسِ وَضَحَاهَا، وَبِاللَّيلِ إِذَا يَغْشِي، وَبِالنَّازِعَاتِ وَغَيْرِ ذَلِكِ؛ لَأَنَّ الْمَخْلُوقَاتِ تَدْلُّ عَلَى عَظَمَتِهِ، وَعَلَى أَنَّهُ سُبْحَانَهُ هُوَ الْمُسْتَحْقُ لِلْعِبَادَةِ، - وَأَقْسَمَ بِهَا - لِبِيَانِ عِظَمِ شَأْنِ هَذِهِ الْمَخْلُوقَاتِ الَّتِي تَدْلُّ عَلَى وَحْدَائِهِ، وَأَنَّهُ الْمُسْتَحْقُ لِلْعِبَادَةِ وَحْدَهُ.

وَأَمَّا الْمَخْلُوقُ فَلَيْسَ لَهُ أَنْ يَقْسِمَ إِلَّا بِرِبِّهِ، فَلَا يُقْسِمَ وَلَا يَحْلِفُ إِلَّا بِاللهِ، وَلَا يَجُوزُ لَهُ أَنْ يَحْلِفَ بِالْأَنْبِيَاءِ، وَلَا بِالْأَصْنَامِ، وَلَا بِالصَّالِحَيْنِ، وَلَا بِالْأَمَانَةِ، وَلَا بِالْكَعْبَةِ، وَلَا بِغَيْرِهَا.

هذا هو الواجب على المسلم؛ لقول النبي ﷺ: «مَنْ حَلَفَ بِشَيْءٍ دُونَ اللَّهِ فَقَدْ أَشْرَكَ» أخرجه الإمام أحمد بإسناد صحيح<sup>(٢)</sup>.

(١) يتحجر من الحجر، وهو: المتنع، حجره، بمعنى: منعه من الشيء، كما في القاموس المحيط للفيروز آبادي مادة: [حجر] باب الراء، فصل الحاء (ص ٣٤٨).

(٢) من حديث ابن عمر، عن عمر رضي الله عنهما انظر المسند (١١/٤٧، ٢/٣٤) الطبعة الأولى طبعة الميمونة، المعروفة بالطبعة الحجرية، وأخرجه عبد الرزاق في مصنفه في كتاب الأيمان والنذور، باب الأيمان ولا يحلف إلا بالله، برقم (١٥٩٢٦/٨٤٦) واللفظ لهما، كما أخرجه من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أبو داود في كتاب الأيمان والنذور، باب في

كراهية الحلف بالأباء، برقم (٣٢٥١)، والترمذى في أبواب النذور والأيمان عن رسول ﷺ، باب ما جاء في كراهة الحلف بغير الله، برقم (١٥٣٥)، وعنه زبادة لفظ: «فَقَدْ كَفَرَ» في آخره، وقال: هذا حديث حسن، وهذه الزيادة عند الحاكم أيضاً، والحديث صحيح، كما قال الشيخ، فقد صححه الحاكم في المستدرك، في كتاب الأيمان والنذور، برقم

(٧٨١٤) ووافقه الذهبي على تصحيحه له، ينظر: التلخيص مع المستدرك (٤/٢٩٧).

وقال عليه الصَّلاة والسَّلام: «مَنْ كَانَ حَالِفًا فَلَيَحْلِفْ بِاللَّهِ أَوْ لِيَصْمِتْ»<sup>(١)</sup>.

فالواجب على كل مسلم ومسلمة الحذر من الحلف بغير الله، وأن تكون أيمانهم كُلُّها بالله وحده سبحانه وتعالى.

يقول الشافعى رحمه الله هو الإمام المشهور، أحد العلماء الكبار، وأحد الأئمة الأربع، وهو: محمد بن إدريس الشافعى المطلابى، المولود سنة خمسين ومئة، وتوفي سنة أربع وعشرين هجرية.

يقول رحمه الله: «لَوْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ حُجَّةً عَلَىٰ خَلْقِهِ إِلَّا هَذِهِ السُّورَةُ لَكَفَتُهُمْ»، وفي رواية: «لَوْ فَكَرَ النَّاسُ فِي هَذِهِ السُّورَةِ لَكَفَتُهُمْ»<sup>(٢)</sup> أي: لو نظروا فيها وتأملوا ل كانت كافية في إلزامهم بالحق، وقيامهم بما أوجب الله عليهم، وترك ما حرم عليهم؛ لأن الله يَعْلَمُ أَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ، وَتَوَاصَوْا بِالصَّبَرِ هُمُ الرَّابِحُونَ، وَمَنْ سُواهُمْ خَاسِرٌ.

وهذه حُجَّةٌ قائمةٌ على وجوب التَّوَاصِي، والتَّنَاصِحِ، والإِيمَانِ، والصَّبَرِ، والصَّدْقَ، وَأَنَّهُ لَا طَرِيقٌ لِلْسَّعَادَةِ وَالرِّيحَ إِلَّا بِهَذِهِ الصَّفَاتِ الْأَرْبَعِ: إِيمَانٌ صَادِقٌ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَعَمَلٌ صَالِحٌ، وَتَوَاصِي بِالْحَقِّ، وَتَوَاصِي بِالصَّبَرِ.

(١) متفق عليه من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أخرجه البخاري في عدة مواضع في صحيحه منها في كتاب الأيمان والذور، باب لا تحلفوا بآبائكم برق (٦٦٤٦)، وأولها في كتاب الشهادات، باب كيف يستحلف برق (٢٦٧٩)، ومسلم في كتاب الأيمان، باب النهي عن الحلف بغير الله تعالى برق (١٦٤٦).

(٢) انظر: للمزيد من سيرته وترجمته سير أعلام النبلاء (٣٧٩/٨) ترجمة رقم (١٥٣٩) طبعة المكتبة التوفيقية بالقاهرة.

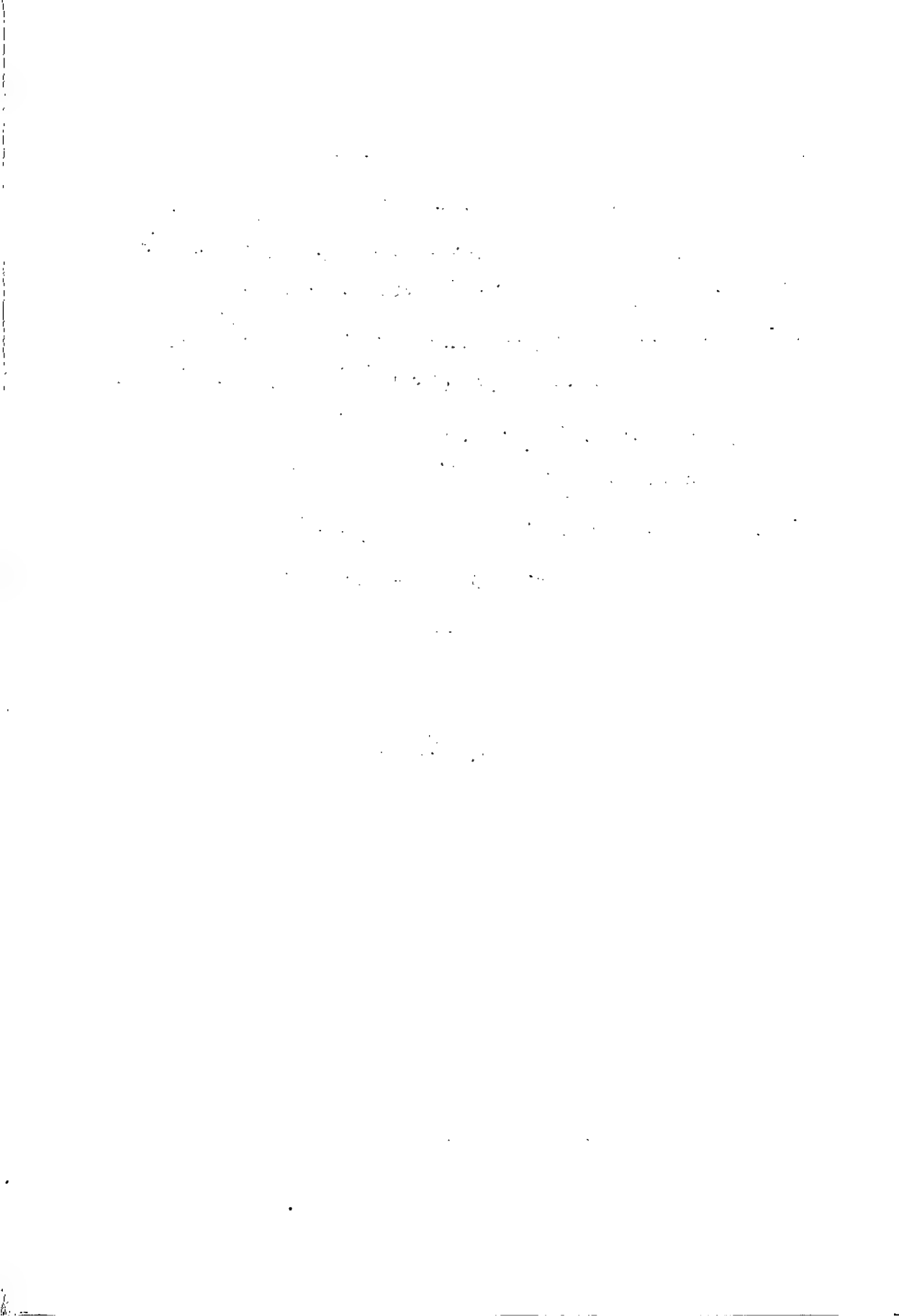
وقال **البخاري** رحمه الله: هو أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري، من بخارى في الشرق الأقصى، ولد سنة أربع وتسعين ومائة في آخر القرن الثاني، ومات سنة سنتين وخمسين ومئتين من الهجرة في وسط القرن الثالث، كان عمره اثنين وستين سنة، - عند وفاته - وهو صاحب الصحيح، وله مؤلفات أخرى عظيمة نافعة رحمه الله <sup>(١)</sup>.

يقول: في صحيحه <sup>(٢)</sup>، باب: العلم قبل القول والعمل؛ لقول الله سبحانه: **﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنِيْكَ﴾** [سند: ١٩]. فبدأ بالعلم قبل القول والعمل، فالإنسان عليه أن يتعلم أولاً، ثم يعمل، فيتعلم دينه ويعمل على بصيرة، والله أعلم.



(١) انظر: للمزيد من ترجمته وسيرته سير أعلام النبلاء (١٠/٢٧٣) ترجمة رقم (٢١٣٦).

(٢) انظر: صحيح البخاري كتاب العلم، الكتاب الثالث في الصحيح، الباب العاشر منه، مأ引 رقمي (٦٨ - ٦٧).



## توطئة للأصل الأول

قال المؤلف رحمه الله :

«اعلم - رحمةك الله - أنَّه يجُبُ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ وَمُسْلِمَةٍ تَعْلَمُ هَذِهِ  
الثَّلَاثَ مَسَائِلَ، وَالعَمَلُ بِهِنَّ :

الأولى : أَنَّ اللَّهَ خَلَقَنَا وَرَزَقَنَا وَلَمْ يَتُرْكَنَا هَمَّلًا ; بَلْ أَرْسَلَ إِلَيْنَا  
رَسُولًا ، فَمَنْ أَطَاعَهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ ، وَمَنْ عَصَاهُ دَخَلَ النَّارَ ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ  
تَعَالَى : ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَهِيدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْنَا إِنَّ فِرْعَوْنَ رَسُولًا  
فَعَصَمَ فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخْذَنَاهُ أَخْذًا وَبِيَلًا﴾ [النَّزَّال: ١٥-١٦].

الثانية : أَنَّ اللَّهَ لَا يَرْضَى أَنْ يُشْرِكَ مَعَهُ فِي عِبَادَتِهِ أَحَدٌ ، لَا مَلَكٌ مُقْرَبٌ ،  
وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ ، وَالدَّلِيلُ ، ﴿وَإِنَّ الْمَسَجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨].

الثالثة : أَنَّ مَنْ أَطَاعَ الرَّسُولَ وَوَحْدَ اللَّهِ ، لَا يَجُوزُ لَهُ مُوَالَةُ مَنْ  
حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ، وَلَوْ كَانَ أَقْرَبَ قَرِيبًا ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿لَا يَنْجُدُ  
قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادِّونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا  
أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أَوْ لَيْكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمْ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ  
وَيَدْعُلُهُمْ جَنَّتٌ تَبَرِّي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ حَذَلِينَ فِيهَا رَضَى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضَوْا عَنْهُ أَوْ لَيْكَ  
حِزْبَ اللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُقْلِبُونَ﴾ [المجادلة: ٢٢].

شرح سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله

هذه المسائل الثلاثة من أهم المسائل التي تتعلق بالتوحيد وحقوقه  
سبحانه وتعالى عز وجل.

الله خلق الخلق ليعبدوه ، فلم يخلوهم هملاً ، ولا سدى ، ولا عبشاً ،  
لكنه خلقهم لأمر عظيم ، ولحكمة عظيمة ، فيها سعادتهم ، وفيها نجاتهم ،

وهي: أن يعبدوا الله وحده لا شريك له، كما قال تعالى: **﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا**  
**وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾** [الذاريات: ٥٦].

وهذه العبادة أمرهم بها في قوله سبحانه: **﴿يَنْهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا**  
**رَبَّكُمْ﴾** [البَّرَّ: ٢١] وفي قوله تعالى: **﴿وَقَوْنَ رَبِّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِنَّهُ**  
**إِلَهُكُمْ﴾** [الإِسْرَاءَ: ٢٣] وفي قوله: **﴿وَأَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾** [النَّسَاءَ: ٣٦] وفي  
قوله: **﴿فَاعْبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ﴾** [الزُّمُرَ: ٢] وفي قوله: **﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا**  
**اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾** [الْيُسْنَةَ: ٥].

في آيات كثيرة أمرهم فيها بالعبادة، وهي توحيده جل وعلا،  
وتخصيصه بالعبادة: من دعاء، وتحنف، ورجاء، وتوكل، ورغبة،  
ورهبة، وصلوة، وصوم، وغير ذلك.

فهو المستحق للعبادة جل وعلا، دون كل ما سواه، ويدخل في  
ذلك، فعل الأوامر، وترك النواهي، فأداء الأوامر التي أمرك الله بها  
ورسوله، وترك النواهي التي نهاك الله عنها رسوله، كل هذا داخل في  
ال العبادة، وهذا هو الإسلام، وهو الدين، وهو الإيمان وهو الهدى.

فلا تصل إلَّا لِلَّهِ، ولا ترکع إلَّا له، ولا تذبح إلَّا  
لِيَاهُ، ولا تتوكل إلَّا عليه، إلى غير هذا من العبادات.

أما الاستعانة بحاضر قادر فيما يقدر عليه، فهذا ليس بعبادة، كما  
قال سبحانه في قصة موسى **﴿فَاسْتَغْاثَهُ الَّذِي مِنْ شَيْعِيهِ، عَلَى الَّذِي مِنْ**  
**عَدُوِّهِ﴾** [القصص: ١٥] فإنَّ موسى قادر على أن يُغيثه.

أما دعاء الميت، ودعاء الغائب الذي لا يسمع كلامك، أو دعاء  
الصنم، أو الجن، أو الأشجار ونحوها، فهذا شرك المشركين، وهو  
الشرك الأكبر الذي قال الله فيه: **﴿إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾** [النَّفَاثَاتَ: ١٣]

وقال تعالى: ﴿وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحِيطَ عَنْهُمْ تَمَّا كَانُوا يَمْلَوْنَ﴾ (الأنعام: ٨٨)، وقال سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَنْ يُشْرِكَ يَدَهُ وَتَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ (النساء: ١١٦، ٤٨) وقال سبحانه: ﴿وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لِيْجَبْطَنَ عَلَيْكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَتَّارِينَ﴾ (آل عمران: ٦٥) فالله خلقنا ورزقنا، ولم يتركنا هملاً؛ بل أمرنا بتوحيده، وطاعته، وترك معصيته.

وأرسل إلينا رسولاً هو: محمد عليه الصلاة والسلام بكل ما تقدم، وأنزل عليه القرآن بذلك؛ لينستقيم على ما فيه من الهدى، ونعمل بما فيه من الأوامر، وننتهي عمما فيه من التواهـي، على يد محمد رسول الله ﷺ خاتم النبيـين والمـرسـلينـ، جاء ليعلـم النـاسـ دـينـهـمـ، فهو خاتـمـ الأنـبـيـاءـ وإـمـامـهـمـ وأـفـضـلـهـمـ.

فمن أطاع هذا الرسـولـ واستقام على دـينـهـ فـلهـ الجـنةـ، ومن عـصـىـ هذا الرـسـولـ، وـحـادـ عـنـ دـينـهـ، فـلهـ النـارـ، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَهِيدًا عَلَيْكُمْ﴾ (آل عمران: ١٥) يعني: بأعمالـكـ - التي شـاهـدـهـاـ - ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ فِرْعَوْنَ رَسُولًا﴾ فـهـوـ مـرـسـلـ عـلـيـهـ الصـلاـةـ وـالـسـلامـ: ﴿فَعَصَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذَتْهُ أَخْذًا وَبِلًا﴾ (آل عمران: ١٦) أي: أخذـناـ فـرـعـونـ أـخـذـاـ وـبـلـاـ فيـ الدـنـيـاـ بالـغـرـقـ، وـفـيـ الـآخـرـةـ بـالـنـارـ.

والمسـأـلةـ الثـانـيـةـ: إـنـماـ هـيـ تـحـقـيقـ لـالـمـسـأـلـةـ الـأـوـلـىـ - وـهـيـ -: أـنـ تـعـلـمـ أـنـ اللـهـ لـاـ يـرـضـىـ أـنـ يـشـرـكـ مـعـهـ أـحـدـ فـيـ عـبـادـتـهـ، كـمـاـ أـنـهـ الـخـالـقـ الرـازـقـ الـمـحـيـيـ الـمـمـيـتـ، الـذـيـ خـلـقـكـ، وـأـعـطـاكـ النـعـمـ، فـهـوـ سـبـحـانـهـ لـاـ يـرـضـىـ أـنـ يـشـرـكـ مـعـهـ أـحـدـ مـنـ الـخـلـقـ؛ لـاـ نـبـيـ مـرـسـلـ، وـلـاـ مـلـكـ مـقـرـبـ، وـلـاـ غـيـرـهـمـ؛ لـأـنـ الـعـبـادـةـ حـقـ لـلـهـ وـحـدـهـ، كـمـاـ قـالـ تـعـالـىـ: ﴿وَقَضَوْنَ رَبِّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ﴾ (الـأـسـرـاءـ: ٢٣) وـكـمـاـ قـالـ تـعـالـىـ: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ (الـتـائـيـةـ: ٥).

لأنَّ الإشراكَ به هو أعظمُ الذُّنُوبِ، وقد جاءَ في الآياتِ الكثيرةُ، الأمرُ بِالإخلاصِ للهِ وَحْدَهُ، والنَّهيُ عن عبادةِ ما سواهُ، فتجمعُ بينَ أمرَيْنِ، فتؤمنُ بِأنَّ اللهَ هو الخالقُ الرَّازِقُ الْمُحييُّ الْمُمِيتُ، وتؤمنُ بِأنَّهُ سُبْحَانَهُ هو الْمُسْتَحْقُ لِلْعِبَادَةِ مِنْ ذَبْحٍ، وصَلَاةٍ، وصُومٍ وغَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْعِبَادَاتِ، كما قالَ سُبْحَانَهُ: ﴿وَلَا يَهُكُرُ إِلَهٌ وَلَّهُ أَحَدٌ﴾ [البقرة: ١٦٣] وَقَالَ تَعَالَى: ﴿فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨].

وَهَذِهِ الْمَسْأَلَةُ التَّالِثَةُ: وَهِيَ مِنْ أَهْمَّ الْوَاجِبَاتِ، أَنْ يَعْلَمُ كُلُّ مُسْلِمٍ وَمُسْلِمَةٍ أَنَّهُ لَا يَجُوزُ لَهُ أَنْ يَوَالِي الْمُشْرِكِينَ، أَوْ يُحِبُّهُمْ، فَكُلُّ مَنْ أَطَاعَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَوَحْدَ اللهَ جَلَّ وَعَلَا يَلْزِمُهُ أَنْ يُعَادِي الْكُفَّارَ، وَيُبَغْضُهُمْ فِي اللهِ، وَلَا يَجُوزُ لَهُ مُوَالَانُهُمْ وَمُحِبَّتُهُمْ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا﴾ [السجادة: ٢٢] أَيْ: لَا تَجِدُ يَا مُحَمَّدُ قَوْمًا أَهْلَ إِيمَانٍ صَادِقِ: ﴿يُوَادُونَ حَادَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾ [السجادة: ٢٢].

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مَاءَمُوا لَا تَتَخَذُوا أَهْلَهُوَدَ وَالصَّرَّارِيَّ أُولَئِيَّةٍ بَعْضُهُمْ أُولَئِيَّةٍ بَعْضٍ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَإِنَّهُمْ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾ [٥١] وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿فَقَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُشْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِلَزَاهِمَ وَالَّذِينَ مَعَهُمْ إِذْ قَاتَلُوا لِتَوْهِيمِ إِنَّا بِرَبِّكُمْ مِنْكُمْ وَمَنَا تَبْعِدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَلَدَّا يَنْتَنَا وَبَيْتَكُمُ الْعَدَاةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبْدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ﴾ [الشَّتْرَة: ٤].

فَلَا بُدَّ مِنَ الْبَغْضَاءِ وَالْعَدَاةِ لِأَعْدَاءِ اللهِ، وَمَوْدَةِ الْمُؤْمِنِينَ وَمُحِبَّتِهِمْ، هَكُذا الْمُؤْمِنُ يُحِبُّ أُولَئِيَّةَ اللهِ، وَيَتَعَاوَنُ مَعَهُمْ فِي الْخَيْرِ، وَيَكْرَهُ أَعْدَاءَ اللهِ، وَيُبَغْضُهُمْ، وَيُعَادِيهِمْ فِي اللهِ، وَإِنْ دَعَاهُمْ إِلَى اللهِ، وَإِنْ أَقْرَهُمْ فِي بِلَادِهِ وَأَخْذَ مِنْهُمُ الْجُزِيَّةَ، كَوْلَيَ الْأُمْرِ؛ لَأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ

أخذ الجزية من اليهود والنصارى والمجوس<sup>(١)</sup>؛ وأخذ الجزية منهم فيها عونٌ للمسلمين، لا محبة لهم، وتوخذ الجزية منهم إذا لم يدخلوا في الإسلام، ولا يُقاتلون؛ بل يُقرونَ مع بُغضِهم في الله، وعدم مواليتهم.

فإن أبووا الإسلام والجزية قُوتلوا مع القدرة، وهذا خاصٌ بأهل الكتاب والمجوس، أما بقية الكفار، فلَا تُقتلُ منهم الجزية؛ بل يُقاتلون حتى يدخلوا في الإسلام، كالوثنيين والشيوعيين وغيرهم من أصناف الكفارة مع القدرة على ذلك؛ لقول الله سبحانه: «وَقَاتَلُوكُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونُ الَّذِينَ كَثُرُوا لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ» [الأنفال: ٣٩] قوله سبحانه: «أَنْفَرُوا حَفَّاقًا وَثَقَالًا وَجَهَدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفَسُكُمْ فِي سَيِّلِ اللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ» [الثوبان: ٤١] قوله سبحانه: «فَإِذَا أَنْسَلَ الْأَشْهُرُ الْخَرْمَ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُوكُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوهُمْ كُلَّ مَرْضَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنْوَا الزَّكُوَةَ فَخُلُوا سَيِّلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ» [الثوبان: ٥] والآيات في هذا المعنى كثيرة.

ومُرَادُهُ سُبْحَانَهُ، مع القدرة على ذلك لقوله عز وجل: «لَا يُكَفِّرُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا» [البقرة: ٢٨٦] قوله سبحانه: «فَلَمَّا قَاتَلُوكُمْ إِنْ أَنْتُمْ بِهِمْ أَهْلُ الْكِتَابِ لَمْ يَرْجِعُوكُمْ إِلَيْهِمْ مِمَّ أَنْتُمْ مُحْسِنُونَ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ لَا يَرْجِعُوكُمْ دِينَ الْأَقْرَبِ مِنْ أَنْ يَرْجِعَكُمْ إِلَيْهِمْ وَلَا يَرْجِعُوكُمْ إِلَيْهِمْ مِمَّ أَنْتُمْ مُنْهَى الْأَيَّلَةِ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ أَعْلَمُ بِمَا أَنْتُمْ تَعْمَلُونَ» [البقرة: ٢٩] وأما المجوس فلقوله عليه السلام: «أَسْنُوا بِهِمْ سُنَّةً أَهْلِ الْكِتَابِ» أخرجه مالك في الموطأ في كتاب الصدقة، [٢٤] باب جزية أهل الكتاب والمجوس برقم (٤١) في الكتاب المذكور، ومن طريقه أخرجه الشافعى في مسنده (٢٠٩/١)، ومن طريق الشافعى البهقى في السنن الكبرى (١٨٩/٩)، كما أخرجه عبدالرزاق في مصنفه في كتاب أهل الكتاب، باب أخذ الجزية من اليهود برقم (١٠٠٢٥) (٦٨/٦)، والبزار في مسنده المعروف بالبحر الزخار في مسنده عبد الرحمن ابن عوف عليه السلام برقم (١٠٥٦) (٣/٢٦٤).

(١) اليهود والنصارى أهل الكتاب هم: وتوخذ منهم الجزية لقوله تعالى: «فَقَاتَلُوا الَّذِينَ لَا يُرْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُمْرِنُونَ نَأْمَ حَرَمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يُرْمِنُونَ دِينَ الْمُقْرَبِ مِنْ أَنْ يُرْمِنُوكُمْ إِلَيْهِمْ أَهْلُ الْكِتَابِ حَتَّىٰ يَقْطُلُوكُمْ أَهْلُ الْجِرْبَةِ عَنْ يَدِ وَهُمْ صَفِرُوكُمْ» [الثوبان: ٢٩] وأما المجوس فلقوله عليه السلام: «أَسْنُوا بِهِمْ سُنَّةً أَهْلِ الْكِتَابِ» أخرجه مالك في الموطأ في كتاب الصدقة، [٢٤] باب جزية أهل الكتاب والمجوس برقم (٤١) في الكتاب المذكور، ومن طريقه أخرجه الشافعى في مسنده (٢٠٩/١)، ومن طريق الشافعى البهقى في السنن الكبرى (١٨٩/٩)، كما أخرجه عبدالرزاق في مصنفه في كتاب أهل الكتاب، باب أخذ الجزية من اليهود برقم (١٠٠٢٥) (٦٨/٦)، والبزار في مسنده المعروف بالبحر الزخار في مسنده عبد الرحمن ابن عوف عليه السلام برقم (١٠٥٦) (٣/٢٦٤).

[(الثواب: ١٦] وَلَأَنَّهُ ﷺ لَمْ يُقَاتِلِ الْمُشْرِكِينَ حَتَّى قَوَى عَلَى ذَلِكَ. ثُمَّ قَالَ تَعَالَى فِي آخِرِ الْآيَةِ ﴿أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمْ إِلَيْمَنَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِّنْهُ﴾ [المجادلة: ٢٢] أَيْ : قَوَاهِمْ بِقُوَّةِ مِنْهُ.

قال المؤلف حَفَظَهُ اللَّهُ :

«أَعْلَمْ - أَرْشَدَكَ اللَّهُ لِطَاعَتِهِ - أَنَّ الْحَنِيفِيَّةَ<sup>(١)</sup> مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ، وَبِنِيلِكَ أَمْرَ اللَّهَ جَمِيعَ النَّاسِ وَخَلْقَهُمْ لَهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ [الذاريات: ٥٦] وَمَغْنِي يَعْبُدُونَ: يُوَحِّدُونِي، وَأَعْظَمُ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ: التَّوْحِيدُ، وَهُوَ إِفْرَادُ اللَّهِ بِالْعِبَادَةِ، وَأَعْظَمُ مَا نَهَى عَنْهُ الشَّرُكُ، وَهُوَ دَعْوَةُ غَيْرِهِ مَعْهُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿وَأَعْبَدُوا اللَّهَ وَلَا شَرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ [الشَّافِعِيَّةَ: ٣٦].

شرح سماحة الشيخ ابن باز حَفَظَهُ اللَّهُ

قال حَفَظَهُ اللَّهُ : «أَعْلَمْ - أَرْشَدَكَ اللَّهُ لِطَاعَتِهِ - » جَمِيع حَفَظَهُ اللَّهُ بَيْنَ الْتَّعْلِيمِ وَالدُّعَاءِ «أَنَّ الْحَنِيفِيَّةَ مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ»، وَهِيَ : أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ» وَهِيَ الَّتِي قَالَ اللَّهُ فِيهَا لِنَبِيِّهِ: ﴿ثُمَّ أَوْجَبْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا﴾ [النَّحْل: ١٢٣].

(١) الحنيف: هو المائل إلى الإسلام الثابت عليه المستقيم فيه، والحنيف عند العرب: من كان على دين إبراهيم عليه السلام، وسمي إبراهيم حنيفاً لميله عن الباطل إلى الحق؛ لأنَّ حنف عَمَّا كان يعبد أبوه وقومه من الآلهة إلى عبادة الله وحده، أي عدل عن ذلك ومال لعبادة الواحد الديان، وأصل الحنف ميل من إيهامي القدمين كل واحد منهمما على الأخرى. انظر النهاية في غريب الحديث لابن الأثير بقديم علي بن حسن بن علي بن عبد الحميد الأثري مادة [حنف] باب الحاء مع التون ص ٢٣٦. طبعة دار ابن الجوزي بالرياض عام ١٤٢٥هـ.

فالحنفية هي: الملة التي فيها الإخلاص لله ومواليته، وترك الإشراك به سبحانه، والحنف: هو الذي أقبل على الله، وأعرض عما سواه، وأخلص له العبادة، كإبراهيم وأتباعه، وهكذا الأنبياء وأتباعهم. قال: «وَبِذَلِكَ أَمَرَ اللَّهُ جَمِيعَ النَّاسِ، وَخَلَقَهُمْ لَهَا» فَأَمَرَهُم بالتوحيد والإخلاص، وخلقهم ليعبدوه، وأمروهم بأن يعبدوه وحده في صلاتهم، وصومهم، ودعائهم، وخوفهم، ورجائهم، وذبحهم، ونذرهم، وغير ذلك من أنواع العبادة، كُلُّهُ لِلَّهِ، كما قال تعالى: «وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ» [الإِرْاءَ: ٢٢] وقال: «إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ» [الثَّالِثَةَ: ٥] وقال سبحانه: «فَاعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ» [الْأُذْنُرَ: ٢] وقال سبحانه: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبِّكُمْ» [البَّرَّ: ٢١] هذه العبادة هي التي خلق لها الناس، خلق لها الشقلان، وهي: توحيد الله، وطاعة أوامره، واجتناب نواهيه، قال الله تعالى: «وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ» [الذَّارِيَاتِ: ٥٦]، يعني: يوحدوني في العبادة، ويخصوني بها، بفعل الأوامر، وترك النواهي إلى غير ذلك من الآيات.

وأعظم ما أمر الله به التوحيد وهو: إفراد الله بالعبادة، فتقتصره بالعبادة دون كل من سواه، فلا تعبد معه صنماً، ولا نبياً، ولا ملكاً، ولا حجراً، ولا جنباً، ولا غير ذلك.

وأعظم ما نهى عنه الشرك وهو: دعوة غيره معه، وقد قال سبحانه: «وَلَوْ أَشْرَكُوا لَعِظَةً عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ» [الأنْتَامَ: ٨٨] وقال سبحانه: «وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لِيَعْبَطَنَ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْمُخْسِرِينَ» [الْأُذْنُرَ: ٦٥].

وفي الصحيحين أنَّ النَّبِيَّ ﷺ سُئِلَ أَيُّ الذَّنْبٍ أَعْظَمُ؟ قَالَ: «أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ نِدًى، وَهُوَ خَلَقَكَ، قِيلَ ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: وَأَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ خَشْيَةً أَنْ يَظْعَمَ مَعَكَ، قِيلَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: أَنْ تُرْزَانِي حَلِيلَةً جَارِكَ»<sup>(١)</sup> فَبَيْنَ ﷺ أَنَّ الشَّرْكَ أَعْظَمَ الذَّنْبِ وَأَشَدُهَا وَأَخْطَرُهَا.

وفي الحديث الآخر يقول ﷺ: «أَلَا أَنْبِئُكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ؟ قُلْنَا: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: الْإِشْرَاكُ بِاللَّهِ» الحديث، متفق عليه<sup>(٢)</sup>.

فالتوحيد: هو إفراد الله بالعبادة، والشرك: هو دعوة غير الله مع الله، تدعوه، أو تخافه، أو ترجوه، أو تذبح له، أو تنذر له، أو غير ذلك من أنواع العبادة.

هذا هو الشرك الأكبر، سواء كان المدعاً نبياً، أو ملائكة أو جنباً، أو شجراً، أو حجراً، أو غير ذلك؛ وللهذا قال تعالى: ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً﴾ [النساء: ٣٦] ((فشيئاً)) نكرة في سياق النهي، فتعم كل شيء، وقال سبحانه: ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ أَلْيَانَ﴾ [آل عمران: ٥] فأعظم ما أمر الله به التوحيد: وهو إفراد الله بالعبادة، وأعظم ما نهى الله عنه، هو الشرك بالله عز وجل كما تقدّم.

وللهذا أكثر سبحانه وتعالى في القرآن من الأمر بالتوحيد، والنهي عن الشرك.

(١) متفق عليه من حديث عبد الله بن مسعود رض أخرجه البخاري في كتاب التفسير، من سورة البقرة، في باب قوله تعالى: ﴿فَلَا تَجْنَبُوا لِيَوْمَ أَنْذَادِي وَأَنْتُمْ تَنْسُونَ﴾ [البقرة: ٢٢] برقم (٤٤٧)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب كون الشرك أقبح الذنوب، وبيان أعظمها بعده برقم (٨٦).

(٢) وتمامه: «وَغُرْقُوا الْوَالِدَيْنِ، وَقُولُ الزَّوْرِ، وَشَهَادَةِ الزَّوْرِ» واللفظ للبخاري، أخرجه من حديث أبي بكرة رض البخاري في عدة مواضع منها: في كتاب الأدب، باب عقوب الوالدين من الكبائر برقم (٥٩٧٦)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها برقم (٨٧).

## بيان مجمل بالثلاثة الأصول

قال المؤلف كتبه:

«فَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَا الْأُصُولُ الْثَلَاثَةُ الَّتِي يَجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ مَعْرِفَتُهَا؟ فَقُلْ: مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبَّهُ، وَدِينُهُ، وَنَبِيُّهُ مُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَقُلْ: رَبِّي اللَّهُ الَّذِي رَبَّانِي، وَرَبِّي جَمِيعَ الْعَالَمِينَ بِنَعْمَتِهِ، هُوَ مَعْبُودِي، لَيْسَ لِي مَعْبُودٌ سِوَاهُ، وَالْدَلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الثاتنة: ٢] وَكُلُّ مَنْ سَوَى اللَّهُ عَالَمٌ، وَأَنَا وَاحِدٌ مِنْ ذَلِكَ الْعَالَمِ».

شرح سماحة الشيخ ابن باز كتبه

هَذِهِ الْأُصُولُ الْثَلَاثَةُ الَّتِي تَجْمَعُ الدِّينَ كُلَّهُ: مَنْ رَبُّكَ؟ وَمَا دِينُكَ؟ وَمَنْ نَبِيُّكَ؟ وَهِيَ الَّتِي يُسَأَلُ عَنْهَا الْعَبْدُ فِي قَبْرِهِ.

فَإِذَا سَأَلَ سَائِلٌ، فَقَالَ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَقُلْ: رَبِّي اللَّهُ الَّذِي رَبَّانِي، وَرَبِّي جَمِيعَ الْعَالَمِينَ بِنَعْمَتِهِ، وَهُوَ مَعْبُودِي، لَيْسَ لِي مَعْبُودٌ سِوَاهُ، هَذَا رَبُّ الْجَمِيعِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [الثاتنة: ٢].

وَالْعَالَمُونَ: جَمِيعُ الْمَخْلُوقَاتِ، كُلُّهُمْ عَالَمُونَ - الْجَنُّ وَالْإِنْسُ وَالْبَهَائِمُ، وَالْجِبَالُ وَالْأَشْجَارُ - كُلُّهَا عَالَمٌ، قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمْ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْمَرْسَى يُغْشِي أَلَيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ، حَيْثِنَا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالثُّجُومَ مُسَحَّرَاتٍ يَأْمُرُهُ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمَيْنَ﴾ [الاعراف: ٥٤] فَهُوَ رَبُّ الْجَمِيعِ، لَهُ الْخَلْقُ وَلَهُ الْأَمْرُ، وَهُوَ الْمُسْتَحْقُ بِأَنْ يُعْبَدَ؛ وَلَهُذَا قَالَ سَبْحَانَهُ: ﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبَّكُمْ﴾ [البَرَّ: ٢١] وَهُوَ مَعْبُودِي، لَيْسَ لِي مَعْبُودٌ سِوَاهُ.

والدليل قوله تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [القابحة: ٢] يعني: الثناء كُلُّهُ لله، والعبادة مِنَ الثناء، ومن الحمد.

وكلُّ ما سوى الله عالمٌ، من الجن والإنس والحيوانات والجبال، كُلُّها عَوَالِمٌ، وأنَا واحدٌ من ذلك العالم الذي خلقه الله وأوجده، وأوجب عليه طاعته، فعلى جميع العالمين من المكْلَفِينَ من الجن والإنسِ أَنْ يُطِيعُوا الله ورسولَهُ، وَيُوَحِّدُوهُ جَلَّ وَعَلَا.

وهكذا الملائكة عليهم أَنْ يعبدوا الله وحده؛ ولهذا قال تعالى عن الملائكة: ﴿لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمِنُونَ﴾ [الثغريم: ٦] وقال تعالى: ﴿لَا يَسْقِيُونَهُمْ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ﴾ ١٧ [يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ لَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرْتَضَنِي وَهُمْ مِنْ خَشِينَهُ مُشْفِقُونَ﴾ [الإنياء: ٢٨-٢٧].

قال المؤلف كتّابه:

«فَإِذَا قِيلَ لَكَ: يَمْ عَرَفْتَ رَبِّكَ؟ فَقُلْ: بِإِيمَانِهِ وَمَخْلُوقَاتِهِ، وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ، وَمِنْ مَخْلُوقَاتِهِ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُونَ السَّبْعُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَمَا بَيْنَهُمَا، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمِنْ مَا يَأْتِيَهُ الَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ لَا سَجَدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَسَجَدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقُوهُ إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانُهُ تَعْبُدُونَ﴾ ١٨ [النَّصْر: ٣٧].

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي الَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْثَا وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ وَالنُّجُومُ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ إِلَّا لَهُ الْخُلُقُ وَالْأَمْرُ يَبْارِكُ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [الاعراف: ٥٤].

والرب: هو المعبدُ، والدليل قوله تعالى: ﴿يَنَّا إِلَيْهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقُوكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ ١٩ [الذِي جَعَلَ لَكُمْ أَلَأَرْضَ فِرْشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الْأَرْضِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا

يَعْمَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ» [البقرة: ٢١-٢٢].

قال ابن كثير <sup>(١)</sup> كَفَلَهُ: الخالق لهذه الأشياء هو المستحق للعبادة.

### شرح سماحة الشيخ ابن باز كَفَلَهُ

يقول كَفَلَهُ: إذا قيل لك: أيها المسلم بم عرفت ربك الذي أنت تعبد؟، فقل: عرفته بآياته ومخلوقاته، أي: عرفته بآياته الكثيرة، وبمخلوقاته العظيمة، التي تدل على أنه رب العظيم، وأنه الخالق العليم، وأنه المستحق؛ لأن يعبد، وأنه الذي يخلق ما يشاء، ويعطي وينعم، وينفع ويضر، يبده كُلُّ شيء سبحانه وتعالى.

فهو المستحق بأن نعبده بطاعته ودعائه واستغاثته، وسائر أعمالنا وعبادتنا؛ لأن الله خلقنا لهذا، قال تعالى: «وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ» [الذاريات: ٥٦].

وهذه العبادة، هي: توحيد وطاعته، واتباع شريعته، وتعظيم أمره ونفيه قولًا وعملاً.

والدليل على معرفة الله بآياته قوله تعالى: «وَمِنْ آيَاتِهِ أَلَّا يُلْهِنَ النَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ» [ثُثُتٌ: ٣٧] كُلُّ هذه تدل على أنه رب العالمين وأنه الخالق العليم، يأتي الليل بظلماته، وينهض النهار بضيائه، ثم يجيء النهار وينهض الليل.

(١) هو أبو الفداء الحافظ عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير بن ضوء القرشي نسباً الدمشقي مولداً الشافعي منهياً صاحب التفسير والتاريخ المشهور بالبداية والنهاية المتوفى سنة [١٧٧٤هـ] نظر: لمزيد من ترجمته تذكرة الحفاظ للنهي (٤/١٥٠٨) والدرر الكامنة لابن حجر (٤٠٠/١) ولكلامه هذا انظر: تفسير القرآن العظيم له عند تفسيره سورة البقرة الآية [٢٢] (١٩٧/١) طبعة طيبة الإصدار الثاني الطبعة الثالثة عام ١٤٢٦هـ الموافق ٢٠٠٥م.

وهذه الشَّمْسُ تَظْلُمُ عَلَى النَّاسِ فِي الدُّنْيَا كُلُّهَا ، وَيَنْتَفِعُونَ بِهَا ، وَهَذَا الْقَمَرُ كَذَلِكَ ، فِي الظَّلَلِ وَغَيْرِ هَذِهِ مِنَ الْآيَاتِ الْعَظِيمَةِ ، كَالْأَرْضِ وَمَا فِيهَا مِنْ جَبَالٍ ، وَأَنْهَارٍ ، وَبَحَارٍ ، وَأَشْجَارٍ ، وَحَيْوَانَاتٍ ، وَهَذِهِ السَّمَاوَاتُ الَّتِي يَرَاهَا النَّاسُ ، كُلُّهَا مِنْ آيَاتِهِ الْدَّالَّةِ عَلَى عَظِيمَتِهِ ، وَأَنَّهُ رَبُّ الْعَالَمَيْنِ ، وَأَنَّهُ الْخَالِقُ الْعَلِيُّمُ ، وَأَنَّهُ الْمُسْتَحِقُ لِلْعِبَادَةِ ؛ وَلِهَذَا قَالَ : **﴿وَمَنْ مَآتَهُهُ أَيْتَلُ وَأَنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا سَجَدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجَدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقُهُمْ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾** [الأنفال: ٣٧] يَعْنِي : لَا تَعْبُدُوْا هَذِهِ الْمَخْلُوقَاتِ ؛ بَلْ اعْبُدُوْا الَّذِي خَلَقَهَا ، وَأَوْجَدَهَا سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى ، فَهُوَ الْمُسْتَحِقُ بِأَنَّ يَذَلُّ لَهُ الْعَبْدُ ، وَيَخْضُعَ لَهُ ، وَيُطِيعَ أَوْأْمَرَهُ ، وَيَنْتَهِيَ عَنْ نَوَاهِيهِ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى ؛ تَعْظِيمًا وَتَقْدِيسًا لَهُ ، وَخَوْفًا مِنْهُ ، وَرَغْبَةً فِيمَا عِنْدَهُ .

وَقَالَ سَبَحَانَهُ : **﴿إِنَّ رَبَّكُمْ اللَّهُ﴾** [الاعراف: ٤٤] يَعْنِي : إِنَّ رَبَّكُمْ أَيُّهَا الْعِبَادُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِنِ هُوَ اللَّهُ ، وَرَبِّكُمْ ، يَعْنِي : خَالِقُكُمْ ، وَهُوَ مَعْبُودُكُمُ الْحَقُّ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ : **﴿أَلَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْمَرْشِ﴾** [الاعراف: ٤٥] أَيْ : ثُمَّ ارْتَفَعَ عَلَى الْعَرْشِ ، وَعَلَى فَوْقَهُ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى .

فَعِلْمُهُ فِي كُلِّ مَكَانٍ ، وَهُوَ فَوْقَ الْعَرْشِ ، فَوْقَ جَمِيعِ الْمَخْلُوقَاتِ ، وَالْعَرْشُ : سَقْفُ الْمَخْلُوقَاتِ ، وَهُوَ أَعْلَى الْمَخْلُوقَاتِ ، وَاللَّهُ فَوْقَهُ جَلَّ وَعَلَا ، اسْتَوَى عَلَيْهِ ، اسْتَوَاءَ يَلِيقُ بِجَلَالِهِ ، لَا يُشَابِهُ خَلْقَهُ فِي شَيْءٍ مِنْ صِفَاتِهِ ، قَالَ تَعَالَى : **﴿لَتَسْكُنَ كَيْثِيلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾** [الشورى: ١١] وَقَالَ تَعَالَى : **﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ﴾** [الإخلاص: ٤] .

وَقَوْلُهُ : **﴿يُنْشِي أَيَّلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْثِي﴾** [الاعراف: ٤٦] أَيْ : يُعَطِّي هَذَا

بِهَذَا، وَهَذَا بِهَذَا، 《يَطْلُبُهُ حَيْثُشَاءُ》 [الأعراف: ٥٤] أي: سِرِيعًا، وَكُلُّ وَاحِدٍ يَطْلُبُ الْآخَرَ، إِذَا اتَّهَى هَذَا دَخَلَ هَذَا، وَهَكَذَا... حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ، 《وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ》 [الأعراف: ٥٤] أي: وَخَلَقَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ، وَالنَّجُومَ خَلَقَهَا مُسَخَّرَاتٍ يَأْمُرُهُ، مُطْبِعَاتٍ، مُذَلَّلَاتٍ لِأَمْرِهِ سُبْحَانَهُ.

ثم قال سبحانه: 《أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ》 [الأعراف: ٥٤] فالخلق له سبحانه، والأمر له، هو الخالق الذي لا يخالف أمره الكوني الذي هو نافذ في الناس، كما قال تعالى: 《إِنَّا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ》 [يس: ٨٢] قوله: 《وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَيَحْدُثُ كُلُّ شَيْءٍ بِالبَصَرِ》 [الثّور: ٥٠] فَأَمْرُ اللَّهِ الْكَوْنِيُّ الْقَدِيرِيُّ لَا رَادَّ لَهُ، وَلِهَذَا قَالَ: 《أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ》 [الأعراف: ٥٤].

ف(بارك) يعني: بلغ في البركة النهاية، وهي صيغة لا تصلح إلا لله، فلَا يُقالُ لِلْعَبْدِ: تَبَارَكَ يَا فُلَانُ، هَذَا لَا يَصْلُحُ، وإنَّما هُوَ خَاصٌ بِالله، كما قال تعالى: 《تَبَرَّكَ الَّذِي بَيَّنَ الْمُلْكَ》 [الملك: ١] وإنَّما يُقالُ لِلْمُخْلُوقِ: بَارَكَ اللَّهُ فِي فُلَانٍ، أَوْ فُلَانٌ مُبَارَكٌ، أَمَّا تَبَارَكَتْ، فَإِنَّهَا لَا تَصْلُحُ إِلَّا لِلَّهِ وَحْدَهُ.

والرَّبُّ: هو المعبد، و《الْعَالَمِينَ》 المخلوقات كُلُّها من الجن والإنس، والسماء والأرض، وهو ربُّها سبحانه وتعالى، وربُّ الجميع، وخلق الجميع جَلَّ وَعَلا.

قال تعالى: 《يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ》 [البقرة: ٢١] خَلَقَ الْجَمِيعَ الَّذِينَ قَبْلَنَا، وَالَّذِينَ بَعْدَنَا مِنْ آدَمَ، وَمَا قَبْلَهُ، وَمَا بَعْدَهُ، فهو خلق الجميع ليتَّقُوا وَيَعْبُدُوهُ، كما قال تعالى: 《لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ》 [البقرة: ٢١] ثُمَّ بَيْنَ سُبْحَانَهُ بَعْضَ أَفْعَالِهِ، فَقَالَ: 《الَّذِي

جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً ﴿البَّقَرَةُ: ٢٢﴾ فَجَعَلَ الْأَرْضَ فِرَاشًا لِلنَّاسِ، وَمَهَادًا لَهُمْ، عَلَيْهَا يَسْكُنُونَ، وَعَلَيْهَا يَبْنُونَ، وَعَلَيْهَا يَنَامُونَ، وَعَلَيْهَا يَمْشُونَ، وَأَرْسَاهَا بِالْجِبَالِ.

ثُمَّ قَالَ تَعَالَى: ﴿وَالسَّمَاءَ بَنَاءً﴾ ﴿البَّقَرَةُ: ٢٢﴾ فَجَعَلَهَا بَنَاءً وَسَقْفًا مَحْفُوظًا، وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرَضُونَ، وَزَيَّنَهَا بِالنَّجُومِ وَالشَّمْسِ وَالْقَمَرِ: ﴿وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً﴾ ﴿البَّقَرَةُ: ٢٢﴾ أَيْ: مِنَ السَّحَابِ: ﴿فَأَخْرَجَ يَهُهُ مِنَ النَّمَرُودِ رِزْقًا لَكُمْ﴾ أَنْوَاعَ الْأَرْزَاقِ فِي كُلِّ مَكَانٍ، وَيُحِيِّي اللَّهُ بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا.

ثُمَّ قَالَ تَعَالَى: ﴿فَلَا يَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَلَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ ﴿البَّقَرَةُ: ٢٢﴾ أَيْ: أَشْبَاهًا وَنَظَرَاءَ تَعْبُدُونَهَا مَعَهُ، لَا صَنْمًا، وَلَا جَنًا، وَلَا مَلَكًا، وَلَا غَيْرَ ذَلِكَ.

فَالْعِبَادَةُ: حَقُّ اللَّهِ وَحْدَهُ، لَيْسَ لَهُ نَدِيدٌ، وَلَا نَظِيرٌ، وَلَا مُثِيلٌ؛ بَلْ هُوَ إِلَهُ الْحَقِّ، وَكَانَ الْمُشْرِكُونَ يَتَخَذُونَ لَهُ الْأَنْدَادَ، وَالنَّظَارَ، وَالْأَمْثَالَ مِنَ الْأَصْنَامِ وَالْجِنَّ، وَالْمَلَائِكَةَ، وَيَعْبُدُونَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ، وَيَسْتَغْيِثُونَ بِهِمْ، فَأَنْكَرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ذَلِكَ، وَبَيَّنَ أَنَّ هَذِهِ الْمَخْلُوقَاتِ لَيْسَ لَهَا حَقٌّ فِي الْعِبَادَةِ، وَلَا قَدْرَةٌ لَهَا عَلَى شَيْءٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ سَبْحَانَهُ وَتَقْدِيرِهِ.

قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ كَثِيرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي تَفْسِيرِهِ: الْخَالِقُ لِهَذِهِ الْأَشْيَاءِ مِنْ سَمَاءٍ، وَأَرْضٍ، وَثَمَارٍ، وَأَشْجَارٍ، وَمَطَرٍ وَغَيْرُ ذَلِكَ، هُوَ الْمُسْتَحْقُ لِلْعِبَادَةِ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وَأَنْ يَطَاعَ؛ لِأَنَّهُ رَبُّ الْجَمِيعِ، وَخَالِقُ الْجَمِيعِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَإِنَّهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ ﴿البَّقَرَةُ: ١٦٣﴾.

## معنى العبادة وأنواعها

قال المؤلف كتابه :

« وأنواع العبادة التي أمر الله بها، مثل الإسلام، والإيمان، والإحسان، ومنه الدعاء، والخوف، والرجاء، والتوكل، والرغبة، والرهبة، والخشوع، والخشية، والإثابة، والاستغاثة، والاستغاثة، والذنب، والنذر، وغير ذلك من العبادة التي أمر الله بها، كلها لله، والدليل قوله تعالى: ﴿وَلَنَّ الْمَسِيْحَدِيَّلَهُ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨].

فمن صرف منها شيئاً لغير الله، فهو مشرك كافر، والدليل قوله تعالى: ﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا مَّا خَرَ لَا بُرْهَنَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابَهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّمَا لَا يُفْلِحُ الْكُفَّارُونَ﴾ [المومنون: ١١٧].

وفي الحديث: « الدُّعَاءُ مُّحِلُّ الْعِبَادَةِ »<sup>(١)</sup> والدليل قوله تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ أَدْعُوكُمْ أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاهِرِينَ﴾ [غافر: ٦٠].

(١) رواه الترمذى من حديث أنس بن مالك كتابه في أبواب الدعوات عن رسول الله كتابه، باب ما جاء في فضل الدعاء، برقم ٣٣٧١، وقال: هذا حديث غريب من هذا الوجه، والحديث في سنته ابن لهيعة وهو ضعيف، إلا أن هذا الحديث يشهد له حديث التعمان بن بشير رضي الله عنهما « الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ » لذا عضد به الشيخ في شرحه، كما سيأتي، ومعنى مخ العبادة: خالصها، قال ابن الأثير: مخ الشيء خالصه، وإنما كان مخ العبادة الدعاء لأمررين: أحدهما: أنه امتناع لأمر الله تعالى حيث قال: ﴿أَدْعُوكُمْ أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾ [غافر: ٦٠] فهو محسن العبادة وخالصها، الثاني: أنه إذا رأى نجاح الأمور من الله قطع أمله بما سواه ودعا لحاجته وحده، وهذا هو أصل العبادة؛ ولأنَّ الغرض من العبادة الصواب عليها، وهو المطلوب بالدعاء. انظر: النهاية في غريب الحديث مادة: [مخ]، باب الميم مع الماء ص ٨٦٠، طبعة دار ابن الجوزي الثالثة عام ١٤٢٥هـ.

## شرح سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله

العبادة أنواع: فمنها الإسلام بأركانه، فكل ما أمر الله به من أعمال الإسلام عبادة، من صلاة، وصوم، وغير ذلك، وهكذا الإيمان بأعماله الباطنة، كالإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والإيمان بالقدر خيره وشره، وكذلك الخوف، والمحبة، والرجاء، إلى غير ذلك، فكل ما يتعلق بالقلوب داخل في العبادة، وهكذا الإحسان: «أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ» وهذا أيضاً من العبادة؛ بل هو أعلى أنواع العبادة وأعظمها.

فالواجب على كل مكلف إخلاص العبادة لله وحده، فلا يدعو مع الله الأنبياء، ولا الأولياء، ولا الأصنام، ولا الأشجار، ولا الأحجار، ولا النجوم؛ لأنَّ العبادة حق لله وحده، قال تعالى: «وَأَنَّ الْمَسْجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا» [الجن: ١٨] وقال سبحانه: «إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ» [الثَّابِتَةُ: ٥]، وقال تعالى: «وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يُضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ» [ثُوُبَنْ: ١٠٦]، وقال سبحانه وتعالى: «وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِنَّهَا مُنْكَرٌ لَا يُرْهِنَ اللَّهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّمَا لَا يُقْلِعُ الْكَافِرُونَ» [المومنون: ١١٧].

وقال عز وجل: «يُولِجُ الْأَيْلَلِ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي الْأَيْلَلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجْلِ شَمْسٍ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَعْلَمُونَ مِنْ قِطْمَبِرٍ ١٣ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُونَا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا أَسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يَكُفُّرُونَ بِشَرِيكِكُمْ وَلَا يُنِيبُكُمْ مِثْلُ خَيْرِي ١٤-١٣ [فاطر: ١٤-١٣].

فسمى سبحانه دعاءهم شرّكًا، فالواجب على جميع المكلفين إخلاص العبادة لله وحده، رجاء، وخوفاً، واستعاناً، واستغاثةً، وذبحاً، ونذرًا، وخشيةً لله، وصلاتة، وصوماً، إلى غير ذلك، كُلُّه لله وحده، فمن تقرب لغير الله من ولّيٍّ، أو نبيٍّ، أو صنم، أو شجر، أو حجر بالدعاء، أو بالذبح، أو بالنذر، أو بالصلوة، أو بالصوم ونحو ذلك، فهو مشرك كافرٌ أشرك بالله، وعَبَدَ مَعْهُ سواه، كفعل المشركين الأولين، من عُبَادِ القبور، وعُبَادِ الأشجار، والأحجار، والأصنام، ولهذا قال ﷺ: ﴿وَلَوْ أَشَرَّكُوا لَهُبَطَ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَتَمَلَّوْنَ﴾ [الأنعام: ٨٨]، وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهَ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارِ﴾ [النّاس: ٧٢]، وقال سبحانه وتعالى: ﴿وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لِئِنْ أَشَرَّكْتَ لِيَحْبَطَ عَمَلُكَ وَلَكَوْنَنَّ مِنَ الْمُنَسِّرِينَ﴾ ﴿٦٥﴾ بِلِ اللَّهِ فَاغْبُدْ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ﴾ [الرّؤم: ٦٥-٦٦].

فكل هذه العبادات يجب إخلاصها لله، ومن صرف منها شيئاً لغير الله من صنم، أو شجر، أو قبر، فهو مشرك بالله؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا مَا خَرَ لَا يُرْهَنَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّمَا لَا يُفْلِحُ الْكُفَّارُونَ﴾ [السُّوْنُون: ١١٧]، ولغيرها من الآيات السابقات، وهذا دليل على ما تقدّم.

وفي الحديث: «الدُّعَاءُ مُعْنِيُّ الْعِبَادَةِ»<sup>(١)</sup> وفي لفظ آخر: «الدُّعَاءُ هو العِبَادَة»<sup>(٢)</sup> وقال سبحانه: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ أَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ

(١) سبق تخريرجه.

(٢) رواه أحمد وأصحاب السنن من حديث النعمان بن بشير رضي الله عنهما، انظر / المسند (٤/٢٦٧) وأبو داود في كتاب الصلاة، باب الدعاء برقم (١٤٧٩)، والترمذى في أبواب الدعوات، باب ما جاء في فضل الدعاء، برقم (٣٣٧٢) وقال: هذا حديث حسن صحيح =

يَسْتَكْرِهُونَ عَنِ عِبَادَتِي سَيَدِ الْخُلُقَنَ جَهَنَّمَ دَاهِرِينَ ﴿٦٠﴾ [غافر: ٦٠] فسمى الدعاء عبادة في قوله: **﴿وَإِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْرِهُونَ عَنِ عِبَادَتِي﴾** يعني: عن دعائي.

فالدعاء: هو أن يُضرع إلى الله يدعوه، ويُسأله النجاة، ويُسأله الرزق، كل هذا عبادة، فإذا صرفاها للصنم، أو للشجر، أو للحجر، أو لميت، صار مشركاً بالله عز وجل، فيجب الحذر من الشرك كله دقيقه وجليله، وأن تكون العبادة لله وحده؛ لكن دعاء الحي الحاضر القادر، والاستعانة به في الشيء المقدور عليه، لا بأس به، ولا يعتبر داخلاً في الشرك.

فلو قلت لأخيك الحاضر: يا عبد الله، أعني على قطع هذه الشجرة، أو على حفر هذه البئر، فلا بأس بذلك، كما قال سبحانه في قصة موسى: **﴿فَأَسْتَغْفِرُهُ لَذِي مِنْ شَيْءِهِ عَلَى لَذِي مِنْ عَذَّقَهُ﴾** [القصص: ١٥] الآية استغاثة الإسرائيلي على القبطي؛ لأنَّ موسى قادر على إغاثته، يتكلم ويسمع.

أمَّا إذا اعتمد على المخلوق فيما لا يقدر عليه إلَّا الله، حاضراً، أو غائباً، أو ميتاً، واعتقد أنَّه ينفع من دعاء، أو يضر، لا بالأسباب الحسية، من الشرك بالله، كما قال تعالى عنهم أنَّهم قالوا: **﴿هَلْ نَلَمَّأُ شَفَعَتُنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾** [يونس: ١٨]، فيظنون أنَّهم يستطيعون بعبادتهم إياهم أن يشفعوا لهم عند الله في حصول مطالبيهم، أو أنَّهم يقربونهم إلى الله زلفي.

---

= والنمسائي في السنن الكبير في كتاب التفسير في تفسير سورة غافر، برقم (١١٤٦٤)، وابن ماجه في كتاب الدعاء، باب في فضل الدعاء، برقم (٣٨٢٧)، كما أخرجه ابن حبان في صحيحه برقم (٨٩٠)، والحاكم في المستدرك في كتاب الدعاء والتکبير والتهليل والتسبیح والذکر برقم (١٨٠٢) وصححه ووافقه الذہبی (٤٩١/١) كما صححه الحافظ ابن حجر في فتح الباري، حيث قال: أخرجه أصحاب السنن بستد جيد (٦٤/١).

كما قال الله سبحانه عنهم في الآية الأخرى: ﴿مَا تَعْبُدُهُمْ إِلَّا  
يُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ مُلْفَى﴾ [الزمر: ٣] وهذا من جهلهم وضلالهم بالشافع  
والمشفوع إليه.

والله سبحانه له الشفاعة جميّعاً، وهو الذي يتصرف في عباده كيف  
يشاء، فلا يأذن بالشفاعة إلّا فيمن يرضي الله عمله، ولا يشفع أحد  
عنه إلّا بعد إذنه، كما قال تعالى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْهُ إِلَّا  
يَأْذِنَنِي﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقال تعالى: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرْضَنِي﴾ [الأنبياء: ٢٨].

فالشفاعة لا تكون إلّا بإذنه للشافع، ورضاه عن المشفوع فيه،  
وهو سبحانه لا يرضي بالشفاعة إلّا لأهل التوحيد، كما صرّح عنه ﷺ  
أنّه قال: لَمَّا سُأْلَ أَبُو هُرَيْرَةَ رَضِيَّهُ قَائِلًا: مَنْ أَسْعَدَ النَّاسَ بِشَفَاعَتِكَ يَا  
رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا مِنْ قَبْلِهِ<sup>(١)</sup> أخرجه  
البخاري في صحيحه.

ولا تكون الشفاعة إلّا لمن رضي قوله وعمله من أهل التوحيد  
والإيمان .



(١) في كتاب العلم، باب الحرص على الحديث برقم (٩٩)، وفي كتاب الرقاق، باب صفة  
الجنة والنار برقم (٦٥٧٠).

## ذكر بعض أنواع العبادة

قال المؤلف كتابه :

«وَدَلِيلُ الْحَوْفَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾» [آل عمران: ١٧٥].

وَدَلِيلُ الرَّجَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿فَنَّ كَانَ يَرْجُوا لِفَلَةَ رَيْمٍ فَلَيَعْمَلْ عَهْلًا صَلَحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَيْمٍ أَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠].

وَدَلِيلُ التَّوْكِلَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [النَّادِي: ٢٣]، ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِيبٌ﴾ [الطلاق: ٣].

وَدَلِيلُ الرَّغْبَةِ وَالرَّهْبَةِ وَالخُشُوعِ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿إِنَّهُمْ كَافُرُوا بُشِّرُوكُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَكَ رَغْبًا وَرَهْبًا﴾ [الأنبياء: ٩٠].

وَدَلِيلُ الْخَشِيشَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿فَلَا تَخْشُوا النَّاسَ وَلَا خَشُونَ﴾ [النَّادِي: ٤٤].

وَدَلِيلُ الْإِنَابَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿وَأَنِيبُوا إِلَيَّ تَرْكُمْ وَأَسْلِمُوا لِلَّهِ﴾ [الإِنْزَار: ٥٤].

وَدَلِيلُ الْإِسْتِعَانَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الْفَاتِحَة: ٥] في الحديث: «... إِذَا اسْتَعْنَتْ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ...»<sup>(١)</sup>.

وَدَلِيلُ الْإِسْتِعَادَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ﴾ [الْفَلَق: ١]،

وقوله تعالى: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾ [النَّاس: ١].

وَدَلِيلُ الْإِسْتِغَاثَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿إِذْ تَسْتَغْاثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾ [الْأَنْجَال: ٩].

(١) هذا جزء من حديث طويل رواه أحمد والترمذى وغيرهم عن ابن عباس رضي الله عنهما في وصايا النبي ﷺ له، انظر: المسند (١/ ٣٠٧، ٣٠٨)، والترمذى في أبواب صفة القيامة والرقائق والورع عن رسول الله ﷺ، باب رقم [٥٩] باب بدون عنوان برقم (٢٥١٦)، وقال: هذا حديث حسن صحيح.

وَدَلِيلُ الذَّبْحِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَقُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَمَسْكِي وَمَحِيَّايَ وَمَمَّا فِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُبَرِّئُ وَإِنَّمَا أَوَّلُ الْمُشْلَّيْنَ﴾ [الأنعام: ١٦٢-١٦٣] ومن السنة: «لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ»<sup>(١)</sup>.

وَدَلِيلُ الْأَسْتِغْانَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يُرْثُونَ بِالنَّذْرِ وَيُخَافِونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُمْ مُسْتَطِيرًا﴾ [الإنسان: ٧].

### شرح سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله

يقول المؤلف رحمه الله ذاكراً بعض أنواع العبادة: منها الخوف: وهو أقسام ثلاثة:

الأول: خوف السر، وهذا خاص بالله؛ لأنَّ القادرُ على كل شيء، وهو الذي يُخافُ، ويُخشى، كما قال تعالى: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٧٥]، وقال تعالى: ﴿وَلَا يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ﴾ [النور: ١٨]، وقال تعالى: ﴿فَلَا تَخَشُوا أَنَّكُسَ وَأَخْشُونَ﴾ [الناثرة: ٤٤].

فالواجب خشية الله وخوفه؛ لأنَّ مصرف القلوب ومقلبها، والقادر على كل شيء، وهو الذي ينفع، ويضر، ويعطي، ويعنِّي، فالواجب تخصيصه بالخوف، وألا يخاف هذا الخوف إلا من الله في كل الأمور.

ولكن خوف السر يختص به سبحانه، وهو كون الإنسان يخاف من أجل قدرة خاصة سرية، ليست حسب الحس، ولذلك يعتقد عباد القبور

(١) أخرجه مسلم من حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه في كتاب الأضاحي، باب تحريم الذبح لغير الله، ولعن فاعله برقم (١٩٧٨) وأصل اللعن من الله: هو الطرد والابعاد عن مظان رحمة الله ومواطنهما، ومن الخلق: السُّبُّ والدُّعَاء، واللُّعُون، والملعون: من حقت عليه اللعنة، نسأل الله السلامة والعافية. انظر: النهاية في غريب الحديث لابن الأثير مادة [لعن] ص ٨٣٧. باب اللام مع العين.

أنَّ بعضَ النَّاسِ لَهُ القدرةُ عَلَى التَّصْرِفِ فِي الْكَوْنِ مَعَ اللَّهِ جَلَّ وَعَلَا، وَيَعْتَقِدُونَ ذَلِكَ أَيْضًا فِي الْأَصْنَامِ، وَالْجِنِّ وَغَيْرِهَا، وَهَذَا هُوَ الشَّرْكُ الْأَكْبَرُ، وَيَعْتَقِدُ فِيهِمْ أَيْضًا أَنَّ لَهُمُ القدرةُ عَلَى الْعَطَاءِ، وَالْمَنْعِ، وَزِيَغِ الْقُلُوبِ، وَمَوْتِ النُّفُوسِ دُونَ أَسْبَابٍ حَسِيَّةٍ.

الثاني: خوف الأسباب الحسية، كما قال تعالى في قصة أحد، لما قيل للنبي ﷺ: إِنَّ الْمُشْرِكِينَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ، وَسِيرُجُونَ إِلَيْكُمْ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ فِي ذَلِكَ: ﴿إِنَّا ذَلِكُمُ الْشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولَئِكَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

فالشَّيْطَانُ: يُخَوِّفُ النَّاسَ مِنْ أُولَائِهِ، وَيُعَظِّمُهُمْ فِي صُدُورِ النَّاسِ حَتَّى يَخَافُوهُمْ، وَاللَّهُ يَقُولُ: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ﴾؛ بَلْ اعْتَمَدُوا عَلَيْهِ، وَأَعْدَادُ الْعَدَةِ، وَلَا تُبَالُوا بِهِمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَأَعْدَدُوا لَهُمْ مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ﴾ [الأنفال: ٦٠] وَهَذَا الْخَوْفُ الْحَسِيُّ لَا بَأْسَ بِهِ؛ لَكِنَّ الْخَوْفَ الْقَلْبِيِّ خَوْفُ السُّرِّ، هَذَا هُوَ الْمُنْهِيُّ عَنْهُ.

أَمَّا الْخَوْفُ الْحَسِيُّ: مِثْلُ أَنْ يَخَافَ الْلَّصُّ، أَوِ السَّارِقَ، أَوِ الْعَدُوَّ، فَيَعْدُ الْعَدَةَ مِنَ السِّلَاحِ الْلَّازِمِ، كُلُّ هَذَا لَا بَدْ مِنْهُ، لَهُذَا قَالَ تَعَالَى: ﴿يَتَأْمِلُهَا الَّذِينَ مَأْمَنُوا حَذَرُوكُمْ﴾ [الشَّافِعِي: ٧١] وَقَالَ سَبِّحَانُهُ فِي قَصْةِ مُوسَى لِمَا خَرَجَ مِنْ مِصْرَ خَافِهَا مِنْ فَرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ: ﴿فَنَرَقَ مِنْهَا خَلِيفَةً يَرْقِبُ﴾ [القصص: ٢١].

فَإِنَّ هَذَا الْخَوْفَ خَوْفٌ حَسِيٌّ لَا بَأْسَ بِهِ؛ لَكِنَّ لَا يَجُوزُ خَوْفُ الْعَدُوِّ خَوْفًا يَمْنَعُ مِنْ جَهَادِهِ، وَنَصْرِ الْحَقِّ، وَإِنَّمَا يَحْمِلُهُ هَذَا الْخَوْفُ عَلَى الإِعْدَادِ لِلْعَدُوِّ، وَأَخْذِ الْحَدْرِ.

الثالث: الْخَوْفُ الْطَّبَيِّعِيُّ، الَّذِي جُبِلَ عَلَيْهِ الْإِنْسَانُ، وَهَذَا لَا

خرج فيه، مثل خوف الإنسان الحية، والعقرب، والسبع، فيبتعد عنها، ويقتلها، ويبتعد عن مظنة السباع حتى لا يتأذى بها.

هذا أمر لا بد منه، والله جبل الناس على الخوف مما يؤذى حتى يتحرر منه، يخاف البرد، فيلبس الثياب الغليظة، ويخاف من الجوع فياكل، ويخاف العطش فيشرب، هذه أمور طبيعية لا يأس بها.

وهكذا الرجاء عبادة لله، فيرجو الله، ويحسن به الظن، كما قال تعالى: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَهْلًا صَنِعًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠].

فالرغبة إليه، ورجاء ما عنده، عبادة له سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَكَ رَغْبًا وَرَهْبًا وَكَانُوا لَنَا خَلِيشِعِينَ﴾ [الأنبياء: ٩٠].

فالرَّغْبَةُ: الرجاء، ورَجَاءُ ما عنده، عبادة له سبحانه وتعالى، قال العبد أن يُحسن ظنه بربه، ويَعْمَلَ بالأسباب الشرعية، وإن الظن الحسن مع الأخذ بالأسباب، يعود على العبد بالخير، وبالرحمة، وبدخول الجنة، وبمغفرة الذنوب.

وهكذا التوكل عبادة، وهو التفويض إلى الله، والاعتماد عليه في كل الأمور، مع الأخذ بالأسباب، فتَعْتَمِدُ على الله في السلامة من الشر، والعافية من الفتنة، وحصول الرزق، وفي دخول الجنة، والنجاة من النار، مع الأخذ بالأسباب المشروعة، قال تعالى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنَّ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [النادرة: ٢٣] وقال تعالى: ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِيبٌ﴾ [القلاق: ٣] يعني: كافيه.

وهكذا الرغبة والرهبة والخشية من الله، كل هذه عبادات، قال

تعالى عن الأنبياء والصالحين: **﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَا رَغْبًا وَرَهْبًا وَكَانُوا لَنَا خَذِيلِينَ﴾** [الأنبياء: ٩٠] يعني: خائفين يخشون الله، ويخشعون لعظمته؛ أي: يذلّون.

وهكذا الإنابة عبادة، قال تعالى: **﴿وَأَنِيبُوا إِلَيْنَا رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ﴾** [الرُّمُر: ٥٤] والإنابة معناها: الرجوع إلى الله، والتوبة إليه، والاستقامة على طاعته، فهذه عبادة لله، يجب على الناس أن يُنِيبُوا إلى الله، ويرجعوا إليه، ويتوّبُوا إليه، ويستقيموا على طاعته.

وهكذا الاستعانة عبادة، كما قال تعالى: **﴿إِنَّكُمْ نَعْبُدُ وَإِنَّا نَسْتَعِينُ﴾** [الثَّارِثَة: ٥] وفي الحديث: **«إِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ»**<sup>(١)</sup> فيستعين العبد بالله، فتقول: اللهم أعني على ذكرك وشكرك، اللهم أعني على طاعتك، اللهم أعني على كل خير، إلى غير هذا، تستعين بالله في كل المهمّات.

وهكذا الاستعاذه عبادة، أن تستعين بالله من الشرور، وتلتجأ إليه، كما قال تعالى: **﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ﴾** [الفلق: ١]، قوله تعالى: **﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾** [الناس: ١]، فالاستعاذه بالله: من الشيطان، ومن كل مؤذ، ومن كل عدو، أمر مأمور به، كما قال تعالى: **﴿وَلَمَّا يَنْزَلَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَلِينَ نَزَعُ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ﴾** [الأعراف: ٢٠٠].

وهكذا الاستغاثة عبادة، أن تستغيث بالله في الشدائد من عدو، أو تطلب إزال الغيث المبارك، أو بكشف الضر، كما قال تعالى: **﴿إِذْ تَسْتَغْاثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾** [الأشفاف: ٩].

(١) سبق تخرّجه.

وهكذا الذبح عبادة، قال تعالى: **﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَشَكِّي﴾**؛ أي: يعني: ذبحي **﴿وَتَحْيَىٰ وَمَمَّا فِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾** [الأنعام: ١٦٢].

وهكذا النذر عبادة: قال تعالى: **﴿يُؤْفَنُ بِالنَّذْرِ﴾** [الإنسان: ٧]، وقال تعالى: **﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذْرَتُمْ مِنْ نَذْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُهُ﴾** [البقرة: ٢٧٠] الآية، قال **ﷺ**: **«مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللَّهَ، فَلَيُطِعَهُ، وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيهِ، فَلَا يَعْصِيهِ﴾**<sup>(١)</sup>.

فالنذر: عبادة وطاعة لله، إذا فعله الإنسان لزمه الوفاء، والنذر مكروه؛ لأنَّ فيه التزاماً، وفيه مشقة؛ ولهذا نهى النبي **ﷺ** عن النذر.

وقال: **«إِنَّ النَّذْرَ لَا يَأْتِي بِخَيْرٍ﴾**<sup>(٢)</sup>؛ ولكن إذا نذر طاعة لزمه الوفاء؛ لقول الرسول **ﷺ**: **«مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللَّهَ فَلَيُطِعَهُ»** فلإذا نذَرَ عبادة من صلاة، أو صوم، أو صدقة، أو غيرها لزمه الوفاء لما تقدَّم.



(١) رواه البخاري من حديث عائشة **رضي الله عنها** في كتاب الأيمان والنذور، باب النذر في الطاعة برقم (٦٦٩٦)، كما كرره في نفس الكتاب، بعد ثلاثة أحاديث في، باب النذر فيما لا يملك وفي المعصية برقم (٦٧٠٠).

(٢) متفق عليه من حديث ابن عمر رضي الله عنهما، وتمامه: **«وَإِنَّمَا يُسْتَخْرَجُ بِهِ مِنَ الْبَخِيلِ»** واللفظ المستشهد به لفظ مسلم، أخرجه البخاري في كتاب الأيمان والنذور، باب الوفاء بالنذر، برقم (٦٦٩٢، ٦٦٩٣)، ومن قبل في كتاب القدر، باب إلقاء النذر العبد إلى القدر، برقم (٦٦٠٨)، ومسلم في كتاب النذر، باب التهلي عن النذر وأنه لا يرد شيئاً برقم (١٦٣٩).



## الأصل الثاني: معرفة العبد دينه

قال المؤلف رحمه الله:

«الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام بالأدلة، وهو: الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والخلوص من الشرك<sup>(١)</sup> وهو ثلث مراتب: «الإسلام» و«الإيمان» و«الإحسان»، وكل مرتبة لها أركان: المرتبة الأولى: أركان الإسلام خمسة: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكوة، وصوم رمضان، وحجج بيته اللهم حرام.

فدليل الشهادة: قوله تعالى: «شَهَادَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَتَّهِكُهُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَلِيلًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ» [آل عمران: ١٨].

ومعناها: لا معبود بحق إلا الله وحده: (لا إله) نافياً جميع ما يعبد من دون الله، (إلا الله) مثبتاً العبادة لله وحده، لا شريك له في عبادته، كما أنه ليس له شريك في ملكيه.

وتفسیرها الذي يوضّحها قوله تعالى: «وَلَذَا قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَيْمَهُ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَأُكُمْ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴿٢٣﴾ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّمَا سَيَّهُكُمْ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بِأَفْيَهَ فِي عَقِيْدَةِ لَعْلَمْهُمْ يَرْجِعُونَ» [الزخرف: ٢٨-٢٦].

وقوله تعالى: «فَلَمْ يَتَاهَلْ الْكِتَبَ تَعَالَى إِنْ كَلَمَهُ سَوْلَمْ بَيَّنَتْنَا وَبَيَّنَكُمْ إِلَّا اللَّهُ وَلَا شَرِيكَ لِهِ، شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلَّوْنَا فَقُولُوا أَشْهَدُوا بِإِنَّا مُسْلِمُونَ» [آل عمران: ٦٤].

(١) وفي بعض نسخ ثلاثة الأصول: [والبراءة من الشرك وأهله].

وَدَلِيلُ شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ، قَوْلُهُ تَعَالَى : «لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّجِيعٌ» [النور: ١٢٨].

وَمَعْنَى شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ طَاعَتُهُ فِيمَا أَمْرَ، وَتَضَدَّيَفُهُ فِيمَا أَخْبَرَ، وَاجْتَنَابُ مَا عَنْهُ نَهَىٰ وَزَجَرَ، وَأَنَّ لَا يُعْبَدُ اللَّهُ إِلَّا بِمَا شَرَعَ.

وَدَلِيلُ الصَّلَاةِ، وَالزَّكَاةِ وَتَفْسِيرُ التَّوْحِيدِ قَوْلُهُ تَعَالَى : «وَمَا أَمْرُهُ إِلَّا لَيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخَلِّصِينَ لَهُ الَّذِينَ حُنْفَلَةٌ وَيَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيَؤْتُوا الزَّكُوْةَ وَذَلِكَ وِينَ الْقِيمَةُ» [البَرَّ: ٥].

وَدَلِيلُ الصَّيَامِ قَوْلُهُ تَعَالَى : «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُبَّابَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُبَّابَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَّا كُنْتُمْ تَنْقُونَ» [البَقْرَةَ: ١٨٣].

وَدَلِيلُ الْحَجَّ قَوْلُهُ تَعَالَى : «وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ أَسْتَطَعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِ الْعَنَائِبِ» [آلِ يُمَرَّانَ: ٩٧].

شرح سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله

هذا هو الأصل الثاني: وهو معرفة دين الإسلام، وهو ثالث مراتب بينها رسول الله ﷺ، فأولها الإسلام: وهو الإخلاص لله وحده؛ يعني: الاستسلام لله بالعبادة، وتخديصه بها دون كلّ ما سواه، والبراءة من الشرك وأهله.

فَإِذَا فَعَلَ ذَلِكَ -العبد- فَقَدْ أَسْلَمَ؛ يعني: انقاد وذلّ، وخضع لله ووحده بالعبادة دون كلّ ما سواه، وتبّرأً من الشرك وأهله، قال تعالى: «فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاهِرَاتِ وَيَؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعَرْوَةِ الْوُثْقَى» [البَرَّ: ٢٥٦]. والكفر بالطاغوت معناه: البراءة من الشرك وأهله، وإنكار ذلك،

واعتقاد بطلازه، وهناك مرتبة الإيمان، ومرتبة الإحسان، وكلها داخلة في دين الإسلام؛ الدين الذي شرعه الله لعباده، وأرسل به الرسول جميعاً ومرتبة الإسلام تشمل الأعمال الظاهرة.

وأركانه خمسة: شهادة أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحجج البيت لمن استطاع إليه سبيلاً، كما ثبت ذلك عن النبي ﷺ في قوله: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحجج البيت»<sup>(١)</sup>.

فأول أركان الإسلام: شهادة أن لا إله إلا الله، وبها يدخل العبد في الإسلام، فيشهد أن لا إله إلا الله، أي: لا معبود حق إلا الله، وهي نفي، وإثبات، فلا إله: نفي، وإنَّ الله: إثبات، قال تعالى: «إِنَّا نَعْبُدُ وَإِنَّا كَنَسْتَعِينُ» [النَّاسَةُ: ٥] وقال تعالى: «وَمَا أَمْرَرْنَا إِلَّا يَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ حُنْفَاءُ» [الآية: ٥] الآية وقال تعالى: «ذَلِكَ يَأْكُلُ اللَّهُ هُوَ الْحَقُّ وَأَكُلُّ مَا يَكْتُبُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَنِطُولُ» [الحج: ٦٢].

أما قولها بدون العمل بها، فلا تنفع كأن يقول: لا إله إلا الله، ولا يخُص الله بالعبادة، فإنَّ شهادته لا تنفع، كالمنافقين، فإنَّهم يقولونها، ولا يعتقدونها، فهم في الدُّرُك الأسفلي من النار، فالذى يقول: لا إله إلا الله، ويعبد القبور والأصنام لا تنفعه؛ بل هي باطلة. وأما الشهادة الثانية: وهي أنَّ محمداً رسول الله، فدليلها قوله

(١) متفق عليه من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أخرجه البخاري في كتاب الإيمان، باب دعاؤكم إيمانكم برقم (٨)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب بيان أركان الإسلام ودعائمه العظام برقم (١٦).

تعالى: **﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ﴾** [الترىء: ١٢٨] يعني: محمداً عليه الصلاة والسلام تعرفونه؛ لأنَّه من أنفسكم، وهو من أشرف قبائلكم من بني هاشم: **﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ﴾** أي: يُشَقُّ عليه ما يَشْقُّ عليكم: **﴿حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ﴾** يعني: على هدايَتكم، وإنْقاذهُم من النار. وقال تعالى: **﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ﴾** [الفتح: ٢٩] الآية وبعد هذه الشهادة، على العبد أن يُطِيعَهُ فيما أمرَ، وأن يُصَدِّقَهُ فيما أخبرَ، وأن يُجتَنِبَ ما عنه نَهَى وَزَجَرَ، وأَلَا يَعْبُدَ اللَّهَ إِلَّا بِمَا شَرَعَ، فلا بدَّ من هذه الأمور الأربعة:

الأول: طاعتهُ فيما أمرَ من الصلاة، والزكاة، وغيرها.

الثاني: تَصْدِيقُهُ فيما أخبرَ عن الآخرة، والجنة والنار، وغيرها ذلك.

الثالث: واجتنابُ ما عنه نَهَى وَزَجَرَ، كالزُّنَى، والرِّبَا وغيرها ذلك مِمَّا نَهَى اللَّهُ عَنْهُ رسوله.

الرابع: وأن لا يُعْبُدَ اللَّهَ إِلَّا بِمَا شَرَعَ، فَلَا يَتَّبِعُ في الدين مِمَّا لَمْ يُشَرِّعْهُ اللَّهُ؛ لقول النبي ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ»<sup>(١)</sup>، وفي رواية: «مَنْ أَخْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ»<sup>(٢)</sup> أي: هو مردود.

(١) أخرجه مسلم في كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة، ورد محدثات الأمور برقم ١٧١٨، وقد ذكره البخاري معلقاً تعليقاً مجزوماً به في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنّة، باب [٢٠] في عنوان باب إذا اجتهد العامل أو المحاكم فاختطاً... بين رقمي ٧٣٤٩ - ٧٣٥٠.

(٢) متفق عليه من حديث عائشة ك وعن أبيها أخرجه البخاري في كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود برقم ٢٦٩٧، ومسلم في كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة، ورد محدثات الأمور برقم ١٧١٨.

وَدِلِيلُ الصَّلَاةِ، وَالزَّكَاةِ، وَتَفْسِيرِ التَّوْحِيدِ: قَوْلُهُ تَعَالَى: «وَمَا أَمْرَرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ حَنَّفُوا» هَذَا تَفْسِيرُ التَّوْحِيدِ: «وَيَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيَمَةِ» [البَيْتَةُ: ٥] وَقَالَ تَعَالَى: «فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتَوْا الزَّكَاةَ فَإِنَّهُمْ فِي الَّذِينَ قَوْلُهُ تَعَالَى: «فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتَوْا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سِيلَاهُمْ» [الْقُوَّةُ: ٥].

وَدِلِيلُ الصَّيَامِ: قَوْلُهُ تَعَالَى: «يَتَبَاهَ أَلَّذِينَ ءَامَنُوا كُتُبَ عَلَيْهِمْ الصَّيَامُ كَمَا كُتُبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ» [البَيْتَرَةُ: ١٨٣] الْآيَاتُ إِلَى قَوْلِهِ سَبْحَانَهُ: «شَهْرُ رَمَضَانَ» [البَيْتَرَةُ: ١٨٥] أَيْ: أَنَّ الصَّيَامَ وَاجِبٌ عَلَيْكُمْ كُلَّ عَامٍ، فِي شَهْرِ رَمَضَانَ.

وَدِلِيلُ الْحَجَّ: قَوْلُهُ تَعَالَى: «وَلَلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مِنْ أَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا» [آلِ عِمَّرَانَ: ٩٧] وَهُوَ مَرَّةٌ فِي الْعُمُرِ؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «.. الْحَجَّ مَرَّةٌ، فَمَنْ زَادَ فَهُوَ تَطْوِعُ»<sup>(١)</sup> - فَهَذِهِ هِيَ أَرْكَانُ الْإِسْلَامِ الْخَمْسُ - .

(١) طرفٌ منْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا فِي سُؤَالِ الْأَفْرَعِ بْنِ حَابِسِ لِلنَّبِيِّ ﷺ رَوَاهُ أَحْمَدُ فِي الْمُسْنَدِ (١/ ٢٥٥، ٢٩٠، ٣٥٢، ٣٧٠، ٣٧١) وَأَبُو دَاوُدُ فِي سُنْنَةِ فِي كِتَابِ الْمَنَاسِكِ، بَابِ فَرْضِ الْحَجَّ بِرَقْمِ (١٧٢١)، وَالنَّسَائِيُّ فِي كِتَابِ الْمَنَاسِكِ، بَابِ وَجْبِ الْحَجَّ، بِرَقْمِ (٢٦١٩)، وَابْنِ مَاجِهِ فِي كِتَابِ الْمَنَاسِكِ، بَابِ فَرْضِ الْحَجَّ، بِرَقْمِ (٢٨٨٦)، وَأَخْرَجَهُ الْحَاكِمُ فِي الْمُسْتَدِرِكِ فِي كِتَابِ الْحَجَّ، بِرَقْمِ (١٧٧٨)، وَصَحَّحَهُ وَوَافَقَهُ النَّذَّهَيِّ. انْظُرْ: التَّلْخِيصُ مَعَ الْمُسْتَدِرِكِ (١/ ٦٤٣).

قال المؤلف بِسْمِ اللَّهِ :

«المرتبة الثانية: الإيمان<sup>(١)</sup>: وَهُوَ بِضُعْ وَسَبْعُونَ شَعْبَةً، فَأَعْلَاهَا  
قَوْلٌ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى عَنِ الظَّرِيقِ وَالْحَيَاةُ شَعْبَةٌ  
مِنَ الإيمان<sup>(٢)</sup>.»

وَأَرْكَانُهُ سِتَّةٌ: أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرَسُولِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَبِالْقَدَرِ خَيْرٍ، وَشَرٍّ. وَالدَّلِيلُ عَلَى هَذِهِ الْأَرْكَانِ السِّتَّةِ: قَوْلُهُ تَعَالَى: «لَيْسَ الَّرَّأْسُ أَنْ تَوْلُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الَّرَّأْسَ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَأَيْمَانِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ» [البقرة: ١٧٧].

وَدَلِيلُ الْقَدْرِ: قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقُدْرَةٍ﴾ [القمر: ٤٩].

المرتبة الثالثة: الإحسان: رُكْنٌ وَاحِدٌ، وَهُوَ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَائِنَكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ.

(١) الإيمان في اللغة: التصديق، وشرعاً: هو قول باللسان، واعتقاد بالجنان، وعمل بالجوارح والأركان، يزيد بالطاعة وينقص بالعصيان. انظر: مجموع فتاوى ومقالات متعددة لسماعة الشيخ ابن باز جمع وترتيب د. محمد بن سعد الشعير [٥/٣٥] طبعة الإفتاء الطبعة الرابعة عام ١٤٢٣هـ.

(٢) رواه مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، وفيه: «فأفضلها» بدل فأعلها، وفيه أيضاً «بعض وستون أو بضع وسبعون» أخرجه في كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدنها وفضيلة الحياة وكونه من الإيمان برقم (٣٥).

## شرح سماحة الشيخ ابن باز

الإيمانُ: هو ما يتعلّق بالقلوبِ، من التصديق بالله، وأنّه رب العالمين، وأنّه هو المستحقُ للعبادة، والتصديق بالملائكة، وبالكتاب، وبالرسولِ، وبالبعث بعد الموتِ، والجنة والنارِ، وبالقدّر خيره، وشره.

كُلُّ هذا يتعلّق بالقلوبِ، فهو أصلٌ من الأصولِ التي لا بدّ منها، فلا إسلام إلّا بإيمانٍ، ولا إيمان إلّا بإسلامٍ، فَلَا بدّ من هذا، وهذا، لا بدّ من إسلام الجوارحِ، ولا بدّ من إسلام القلوبِ، وإيمانِها؛ ولهذا جمَعَ الله بينَ الأمرينِ في كتابِه العظيمِ، وهكذا الرسول ﷺ ذكرَهُمَا جمِيعاً.

فالإسلامُ: هو الانقيادُ الظاهرُ بطاعةِ الله وتركِ معصيته، والإيمانُ يشملُ الأفعالَ الباطنةَ مما يتعلّق بالقلوبِ وتصديقها، ويُطلقُ الإسلامُ على الإيمانِ، ويطلقُ الإيمانُ على الإسلامِ.

فإذا قيل: الإيمانُ: عمَّ الجميعَ، وإذا قيل: الإسلامُ: عمَّ الجميعَ أيضاً، قال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ عَنِ اللَّهِ أَإِسْلَمُوا» [آل عمران: ١٩] فيعمُّ ما يتعلّقُ بالباطنِ والظاهرِ.

وهكذا الإيمانُ إذا أطلقَ عمَّ الجميعَ؛ لقوله ﷺ في الحديث الصحيح: «الإيمانُ: بِضُعْ وَسَبْعُونَ شَعْبَةً، فَأَفْضَلُهَا قُولٌ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَذْنَاهَا إِمَانَةُ الْأَدَى عَنِ الظَّرِيقِ»<sup>(١)</sup>.

فالإيمانُ هنا يعمُّ الجميعَ، فيعمُّ أركانَ الإسلامِ، ويعمُّ جميعَ الأفعالِ الظاهرةِ، كما يعمُّ الباطنةَ، كما أنّه يشملُ الإحسانَ.

(١) سبق تخرّجه.

أمّا الإحسانُ: فهو إكمالُ العبادةِ ظاهراً وباطناً، وهو أن تَعْبُدَ اللهَ كَانَكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ، فَإِنَّهُ يَرَاكَ، فَمَنْ عَبَدَ اللهَ عَلَى هَذَا الْاسْتِحْضارِ، فَقَدْ أَدْرَكَ مَرْتَبَةَ الإِحْسَانِ، وَاجْتَمَعَ لَهُ الْخَيْرُ كُلُّهُ، كَمَا قَالَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ: «إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ أَنْقَعُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُخْسِنُونَ» [النَّحْل: ١٢٨] وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ: «إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ» [الاعْرَاف: ٥٦] وَالآيَاتُ فِي هَذَا الْمَعْنَى كَثِيرَةٌ.

قال المؤلف رحمه الله:

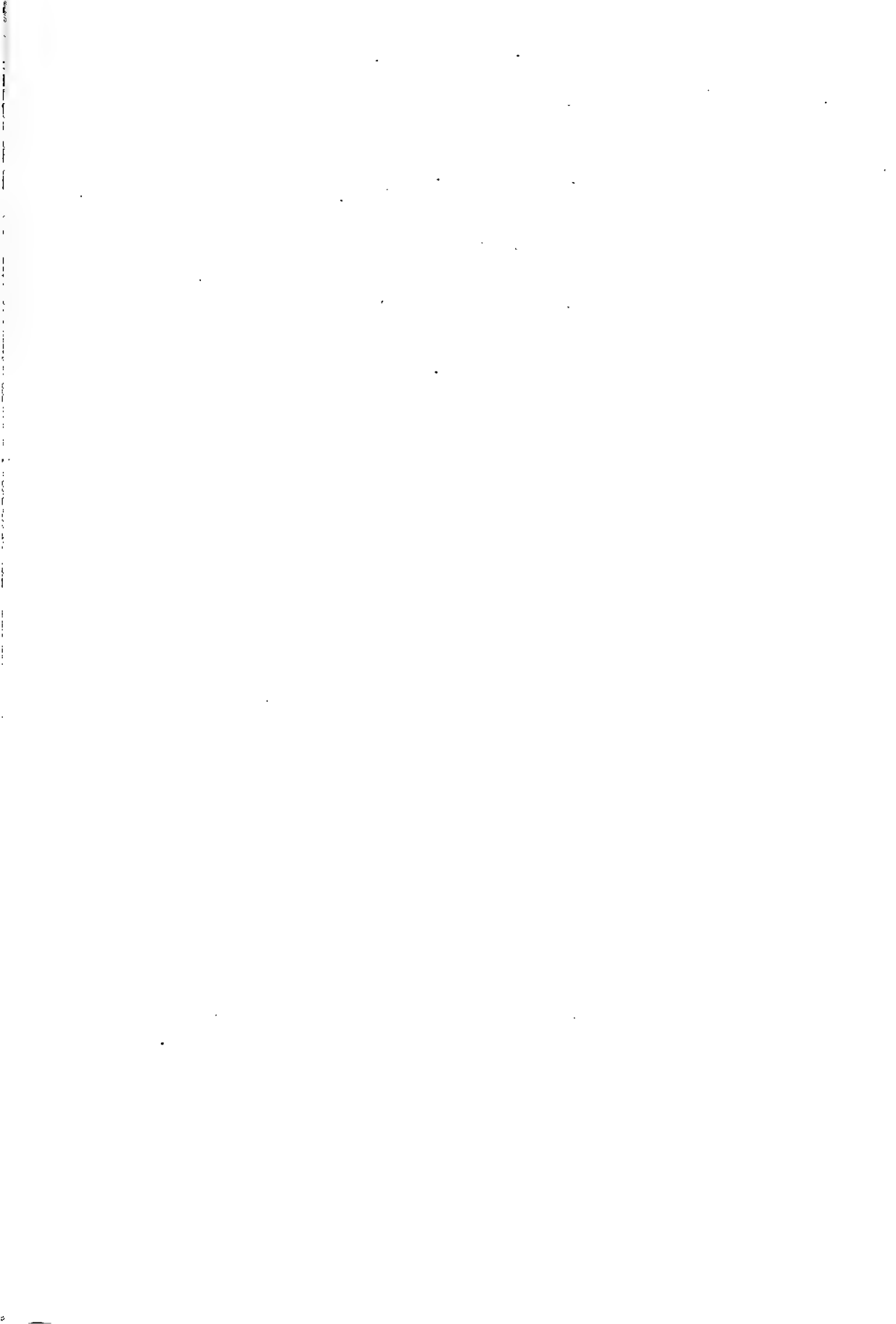
«وَالدَّلِيلُ مِنَ السُّنَّةِ<sup>(١)</sup> حَدِيثُ جَبْرِيلَ الْمَشْهُورُ، عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: يَبْيَنَنَا نَحْنُ جُلُوسُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ذَاتَ يَوْمٍ، إِذْ ظَلَّعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ شَدِيدُ سَوَادِ الشَّغْرِ، لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثْرُ السَّفَرِ، وَلَا يَعْرِفُهُ مِنَا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى الشَّيْءِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلَامِ؟، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الْإِسْلَامُ: أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتَقْيِيمُ الصَّلَاةِ، وَتَؤْتُقْيِيمَ الرِّزْكَةِ، وَتَصْوُمُ رَمَضَانَ، وَتَعْلِحُ الْبَيْتَ إِنْ أَسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَيِّلًا»، قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ؟ قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ خَيْرًا وَشَرًّا» قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِحْسَانِ؟ قَالَ: «أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَانَكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ، فَإِنَّهُ يَرَاكَ»، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ؟ قَالَ: «مَا الْمَسْؤُلُ عَنْهَا بِأَغْلَمِ مِنَ السَّائِلِ» قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ أَمَارَاتِهَا؟ قَالَ: «أَنْ تَلِدَ الْأُمَّةَ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَّةَ الْعُرَّاءَ، الْعَالَةَ

(١) وهذا الدليل من السنة على مراتب الدين الثلاثة: الإسلام، والإيمان، والإحسان.

رِعَاءَ الشَّاءِ، يَتَظَارُلُونَ فِي الْبُيْنَانِ»، قَالَ: ثُمَّ انْطَلَقَ فَلَبِثَ مَلِيئًا، فَقَالَ: «يَا عُمَرُ! أَتَدْرِي مَنِ السَّائِلُ؟ قُلْتُ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «هَذَا جَبْرِائِيلُ أَنَّا كُمْ يُعْلَمُكُمْ أَمْرَ دِينِكُمْ»<sup>(١)</sup>.



(١) أورده مسلم أول حديث في كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ووجوب الإيمان بإثبات قدر الله سبحانه وتعالى، برقم (٨).



### الأصل الثالث: معرفة النبي ﷺ

قال المؤلف رحمه الله:

«الأصل الثالث: معرفة نبيكم محمد ﷺ، وهو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم، وهاشم من قريش، وقريش من العرب، والعرب من ذريته اسماعيل بن ابراهيم الخليل، عليه وعلى نبيتنا أفضل الصلاة والسلام.

وله من العمر ثلاث وستون سنة، منها أربعون قبل النبوة، وثلاث وعشرون نبياً رسولاً، نبياً بـ(أقرأ)، وأرسلاً بـ(المذير)، وبنته مكة، بعثه الله بالندارة عن الشرك، ويدعو إلى التوحيد، والدليل قوله تعالى: ﴿بِتَائِبِهَا الْمَدِيرُ﴾ ١ ﴿فَرَّ فَانِدِرُ﴾ ٢ وَرِيَكَ فَكِيرُ ﴿٣﴾ وَتَابَكَ فَطَهِيرُ ﴿٤﴾ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرُ ٥ وَلَا تَنْنَ شَكِيرُ ٦ وَلِرِيَكَ فَاضِيرُ﴾ (المنبر: ١-٧).

ومعنى: **﴿فَرَّ فَانِدِرُ﴾**: ينذر عن الشرك، ويدعو إلى التوحيد **﴿فَرَّ فَانِدِرُ﴾** أي: عظمه بالتجريد؛ **﴿وَتَابَكَ فَطَهِيرُ﴾** أي ظهر أعمالك من الشرك، **﴿وَالرُّجْزَ فَاهْجُرُ﴾** الرجز: الأضمام، وهجروا ترثكها وأهليها والبراءة منها وأهليها.

أخذ على هذا عشر سينين يدعو إلى التوحيد، وبعد العشر عرج <sup>(١)</sup> به إلى السماء، وفرضت عليه الصلوات الخمس، وصلى في مكة ثلاث سينين، وبعدها أمر بالهجرة إلى المدينة.

(١) العرج: هو الصعود إلى الأعلى، عرج يعرج عروجاً إذا صعد إلى العلو بالدرج ونحوه، ومنه المعارض: الفوائل التي تصعد بها الملائكة إلى السماء، انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير مادة [عرج] باب العين، فصل الراء (ص ٦٠٢)، وقصة إسراءه وعر وجه رحمه الله إلى السماء وفرض الصلوات عليه مشهورة في دواوين الإسلام، فمنها ما رواه الشيخان في الصحيحين، عن أبي ذر رحمه الله أخرجه البخاري في كتاب الصلاة، باب كيف فرضت الصلاة في الإسراء برقم (٣٤٩)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله رحمه الله إلى السماوات وفرض الصلوات برقم (١٦٣).

## شرح سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله

هذا هو الأصل الثالث: وهو معرفة نبينا محمد صلوات الله عليه، فعلى الإنسان أن يعرِّف نبيه الذي أرسَلَ الله إليه، ويُلْغِي الرسالة، ويَبَينَ له الشرائع التي أَمْرَهُ الله بها، وأَوْضَحَ لَهُ العبادة التي خلقَنا الله لها.

هذا النَّبِيُّ هو: مُحَمَّدٌ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، خَاتَمُ الْأَنْبِيَاءِ وَرَسُولُ اللَّهِ لِهَذِهِ الْأَمْمَةِ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ، أَرْسَلَهُ اللَّهُ لِلنَّاسِ جَمِيعًا، قَالَ تَعَالَى: «قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا» [الأعراف: ١٥٨]، وَقَالَ سَبَّحَنَهُ: «وَمَا أَرْسَلْنَاكُمْ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَكَذِيرًا» [سَيِّد: ٢٨].

فَاسْمُهُ مُحَمَّدٌ، وَاسْمُهُ أَحْمَدٌ، وَاسْمُهُ الْحَافِرُ، وَالْمَاحِي<sup>(١)</sup>، وَالْمُفَقِّي<sup>(٢)</sup>؛ لَأَنَّهُ خَاتَمُ الْأَنْبِيَاءِ وَهُوَ نَبِيُّ التَّوْبَةِ<sup>(٣)</sup>، وَنَبِيُّ الرَّحْمَةِ<sup>(٤)</sup>،

(١) متفق عليه من حديث جبير بن مطعم وفيهما اسم خاتم وهو «العاقب» آخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب ما جاء في أسماء النبي صلوات الله عليه برقم (٣٥٣٢)، ومسلم في كتاب الفضائل، باب ما جاء في أسماء النبي صلوات الله عليه برقم (٢٣٥٤).

(٢) الوصف بهذا الاسم ورد في حديث حذيفة صلوات الله عليه فيما أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه في كتاب الفضائل [١١/٤٥٧] وأحمد في المسند [٥/٤٠٥] والبزار في مستنه برقم ٢٨٨٧ (٧/٢٩٤) وذكر فيه نبي الملهمة، ثم كرر بزيادة نبِي التَّوْبَةِ برقم (٧/٣١٢) (٢٩١٢) وصححه ابن حبان في صحيحه برقم (٦٣١٥).

(٣) ورد هذا الاسم في حديث أبي هريرة صلوات الله عليه بلفظ: «سَمِعْتُ أَبَا الْقَاسِمِ صلوات الله عليه نَبِيَّ التَّوْبَةِ .. مِنْ قَذْفِ مَمْلُوكَهُ بِالزَّنَى يَقْاتِمُ عَلَيْهِ الْحَدُّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ..» أخرجه مسلم في كتاب الأيمان، باب التغليظ على من قذف مملوكه بالزنا برقم (١٦٦٠).

(٤) وردت هذه التسمية في حديث حذيفة السابق تخرجه وفي حديث عثمان بن حنيف صلوات الله عليه الذي أخرجه الترمذى في أبواب الدعوات عن رسول الله صلوات الله عليه، باب [١١٩] بدون عنوان برقم (٣٥٧٨)، وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب، وابن ماجه في كتاب الصلاة، باب ما جاء في صلاة الحاجة، برقم (١٣٨٥)، وابن خزيمة في صحيحه (٢٢٥/٢) برقم (١٢١٩)، والحاكم في المستدرك في كتاب صلاة التطوع برقم (١١٨٠)، وكرره برقم (١٩٢٩)، وصححه ووافقه النهبي (١/٣١٣).

وَنَبِيُّ الْمُلْحَمَةِ. هَذِهِ كُلُّهَا أَسْمَاؤُهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ؛ لَكِنْ أَشْهَرُهَا وَأَفْضَلُهَا وَأَعْظَمُهَا مُحَمَّدٌ، الَّذِي سَمَّاهُ بِهِ أَهْلُهُ، وَجَاءَ بِهِ الْقُرْآنُ، قَالَ تَعَالَى : ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ﴾ [النَّعْش: ٢٩] <sup>(١)</sup>.

وَهَكَذَا أَخْمَدُ، كَمَا بَشَّرَ بِهِ عِيسَى : ﴿وَمِنْهُمْ رَسُولٌ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أَنْهَاكُمْ أَخْمَدُ﴾ [الصَّف: ٦] فَهُوَ مُحَمَّدٌ، وَأَبُوهُ اسْمُهُ عَبْدُ اللَّهِ، وَجَدُّهُ اسْمُهُ عَبْدُ الْمَطْلِبِ، وَعَبْدُ الْمَطْلِبِ لَقَبٌ وَإِلَّا فَاسْمُهُ شَيْبَةُ، وَأَبُو جَدِّهِ اسْمُهُ هَاشِمٌ، وَهُوَ سَيِّدُ مِنْ سَادَاتِ قَرِيشٍ، كَمَا أَنَّ عَبْدَ الْمَطْلِبِ كَذَلِكَ.

وَهَاشِمٌ مِنْ قَرِيشٍ، وَقَرِيشٌ قَبْيلَةٌ عَظِيمَةٌ، وَهِيَ أَفْضَلُ الْعَرَبِ، وَالنَّبِيُّ ﷺ مِنْ خَاصَّتِهِمْ، مِنْ بَنِي هَاشِمٌ، وَبَنُو هَاشِمٌ خَاصَّةُ قَرِيشٍ، وَهُمْ أَفْضَلُ قَرِيشٍ : وَاسْمُهُ فَهْرُ بْنُ مَالِكٍ، وَقَيْلَ : قَرِيشٌ هُوَ النَّصْرُ بْنُ كِنَانَةَ جَدُّ فَهْرٍ بْنُ مَالِكٍ، وَقَرِيشٌ مِنْ الْعَرَبِ الْمُسْتَعْرِبَةِ الَّتِي اسْتَعَرَبَ لِسَانُهَا، فَصَارَ لَهَا لَسَانٌ عَرَبِيٌّ وَأَبْيَضٌ، فَهِيَ أَكْثَرُ عَرُوبَةً مِنْ قَحْطَانَ؛ وَلِهَذَا يُقَالُ لَهُمْ : الْعَرَبُ الْعَارِبَةُ، وَالْعَرَبُ الْمُسْتَعْرِبَةُ، وَهُمْ مِنْ ذُرِيَّةِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ.

وَهَذَا النَّبِيُّ الْعَظِيمُ، وَهُوَ مُحَمَّدٌ ﷺ نَبِيُّ بَنِي بَرِّ (اقْرَأْ) <sup>(٢)</sup>، فَأَوْلُ مَا نَزَّلَ عَلَيْهِ : ﴿أَقْرَأْ يَاسِرَ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾ [النَّعْش: ١] وَصَارَ بِهَا نَبِيًّا، وَقَدْ أَتَاهُ جِبْرِيلُ،

(١) وَرَدَ اسْمُ مُحَمَّدٍ ﷺ فِي الْقُرْآنِ فِي أَرْبَعَةِ مَوَاضِعٍ : فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ﴾ [آلِ عِمْرَانَ: ١٤٤] وَالثَّانِيَةُ : هُنَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَخْرَجَتِنِي رِجَالُكُمْ﴾ [الْأَحْرَاف: ٤٠] وَالثَّالِثَةُ : قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿وَمَأْتُوا بِمَا نَزَّلَ عَلَيَّ مُحَمَّدٌ وَقُوْلُ الْمُقْتَدِرِ مِنْ رَبِّهِمْ﴾ [مَحْمَدٌ: ٢] وَالرَّابِعَةُ : فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ﴾ [النَّعْش: ٢٩] الْمَوْضِعُ الْمُسْتَشْهَدُ بِهِ فِي الْشَّرْحِ.

(٢) فَقَدْ وَرَدَ فِي الصَّحِيفَتَيْنِ عَنْ عَائِشَةَ ﷺ فِي قَصَّةِ كَيْفِيَةِ بَدْءِ الْوَحْيِ عَلَيْهِ ﷺ أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ فِي كِتَابِ بَدْءِ الْوَحْيِ، بَابٌ [٣] بِرَقْمِ [٣]، وَمُسْلِمٌ فِي كِتَابِ الإِيمَانِ، بَابٌ بَدْءِ الْوَحْيِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِرَقْمِ [١٦٠].

وهو في الغار، غار حراء، فأقرأه هذه السورة.

ثمَّ بعدَ مُدَّةٍ يَسِيرَةً جَاءَهُ بِالْمُدَّرِّ، فَصَارَ رَسُولًا بِقَوْلِهِ: ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدَّرِّ ۝ قُرْ قَانِزَر﴾ [المدمر: ٢-١] (١) والمُدَّرِّ: الْمُلْتَحِفُ؛ لِأَنَّهُ بَعْدَ مَا جَاءَهُ الْوَحْيُ، اشْتَدَّ عَلَيْهِ الْأَمْرُ، وَقَالَ: زَمْلُونِي، زَمْلُونِي.. دَثْرُونِي، دَثْرُونِي.. مِنْ شَدَّةِ مَا أَصَابَهُ مِنَ الْخُوفِ لِمَا ضَغَطَ عَلَيْهِ جَبْرَائِيلُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ مَرَاتٍ.

ثُمَّ قَالَ: أَفْرَا، تَمْهِيدًا لِأَغْبَاءِ الرِّسَالَةِ وَعَظِيمَتِهَا، ثُمَّ قَالَ اللَّهُ: ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدَّرِّ ۝ قُرْ قَانِزَر﴾ [المدمر: ٢-١] أي: قُمْ فَأَنْذِرِ النَّاسَ، فَصَارَ رَسُولًا بِأَمْرِهِ بِالنَّذَارَةِ: ﴿وَرَبِّكَ فَكِيزَ﴾ أي: عَظِيمَةُ بِالثَّوْحِيدِ ﴿وَثَابَكَ فَطَهِيزَ﴾ أي: ظَهَرَ أَعْمَالَكَ مِنَ الشَّرِكِ؛ لِأَنَّ تَطْهِيرَ الْمَلَائِكَ غَيْرُ مُرَادِهِ فِي هَذِهِ الْآيَةِ؛ لِأَنَّ الصَّلَاةَ لَمْ تُفَرَّضْ فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ، فَالْمُرَادُ هُنَّ الْأَعْمَالُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَلِيَاشَ الْتَّقَوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ﴾ [الأعراف: ٢٦] فَالْعَمَلُ يُسَمَّى لِيَاسًا.

﴿وَالرُّجْزَ فَاهْبِرُ﴾ فالرُّجْزُ: الأَصْنَامُ، وَهَجْرُهَا تَرْكُهَا، وَالْبَرَاءَةُ مِنْهَا وَأَهْلِهَا، أَخْدَى عَلَى هَذَا الْأَمْرِ عَشْرَ سِنِينَ، يَدْعُو إِلَى التَّوْحِيدِ، وَيَحْذِرُ مِنَ الشَّرِكِ، وَيَأْمُرُ بِخَلْمِ عِبَادَةِ مَا سِوَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ، وَتَرْكِ عِبَادَةِ الْأَصْنَامِ وَالْأَوْنَانِ، وَيَأْمُرُهُمْ أَنْ يَخْصُّوْ اللَّهَ بِالْعِبَادَةِ فِي دُعَائِهِمْ وَنَذْرِهِمْ وَذَبَابِحِهِمْ وَغَيْرِ ذَلِكَ.

ثُمَّ بَعْدَ الْعَشْرِ عَرَجَ بِهِ اللَّهُ عَلَيْهِ السَّمَاءُ مَعَ جَبْرَائِيلَ، وَفُتَحَتْ لَهُ السَّمَوَاتُ إِلَى مَوْضِعِ رَفِيعٍ فَوْقَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، حَتَّى سَمِعَ فِيهِ صَرِيفَ

(١) جاء في الصحيحين أيضاً عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه أخرجه البخاري في كتاب بدأ الْوَحْيِ، باب [٣] برق (٤)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب بدأ الْوَحْيِ إلى رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه برق (١٦١).

الإقليم، ثم ناداه الله جل وعلا وكلمه وفرض عليه الصلوات الخمس، فرضها خمسين صلاة، ثم لم يزل يطلب التخفيف حتى جعلها الله خمسا.

فقال الله سبحانه: هي خمس في العدد، وهي خمسون في أم الكتاب، فمن حافظ على الصلوات الخمس وأدأها، كتب الله له أجر خمسين، فالحسنة بعشرين أمثالها.

فنزل بذلك عليه الصلاة والسلام، فاستقرت الصلاة خمس صلوات في اليوم والليلة: الظهر، والعصر، والمغرب، والعشاء، والفجر، وصلاها في مكة ثلاثين قبل أن يهاجر.

ثم هاجر إلى المدينة بعد ما استد علية أذى قريش له ولاصحابه، فأذن الله له بالهجرة من مكة؛ لأجل أذى وظلم قريش، إلى المدينة إلى الأنصار، وقد بایعوه<sup>(١)</sup> في موسم الحج على أن يتقلل إليهم وينصروه، وأرضهم وأراضيهم.

فلما تمت البيعة، وأذن الله له بالهجرة هاجر إليهم، وكان بعض أصحابه قد هاجر قبل ذلك إلى الحبشة، وملأوا عن التجاشي مدة، ثم هاجر بقيتهم إلى المدينة، فلما استقر بالمدينة جاء الذين في الحبشة إلى المدينة، واستقر الجميع في المدينة، والحمد لله.

(١) انظر: ما أخرجه الشيخان عن كعب بن مالك رضي الله عنه البخاري في كتاب المناقب، باب وفود الأنصار إلى النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه بمكة وبيعة العقبة برقم (٣٨٩)، ومسلم عنه مطولاً في كتاب التوبة، باب حديث توبة كعب بن مالك وصحابيه رضي الله عنهما برقم (٢٧٦٩)، وانظر: ما قاله جابر بن عبد الله، وعبادة بن الصامت رضي الله عنهمما في حضورهما بيعة العقبة، البخاري الكتاب والباب السابقان برقم (٣٨٩٣ - ٣٨٩٠)، ومسلم في كتاب الحدود، باب الحدود كفارات لأهلها برقم (١٧٠٩)، عن عبادة بن الصامت، وانظر: لتفاصيل قصة البيعة الأولى والثانية السيرة النبوية لابن هشام (٢٧٩/٢، ٢٩٦) وتاريخ الطبرى لابن جرير [١/٥٦٥].

قال المؤلف كتبه:

«والهجرة: الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام، والهجرة فريضة على هذه الأمة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام، وهي باقية إلى أن تقوم الساعة.

والدليل: قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَالِعَيْهِ أَنفُسِهِمْ قَاتِلُوا فِيمَ كُنْتُمْ قَاتِلُوا كُلَّمَا مُسْتَضْعِفِينَ فِي الْأَرْضِ قَاتِلُوا أَنْتُمْ تَكُنُ أَرْضُ اللَّهِ وَسِعَةً فَهَا يَجِرُونَ فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَوْبِدِهَا ۚ إِلَّا الْمُسْتَضْعِفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْأُوْلَادِنَ لَا يَسْتَطِعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سِبِيلًا ۚ﴾ [٩٦] فَأُولَئِكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُوَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفْوًا عَفْوًا ۚ﴾ [النَّاسَ: ٩٦-٩٧]، وقوله تعالى: ﴿يَتَبَاعَدُ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضَنِي وَسِعَةٌ فَإِنَّمَا فَاعْبُدُونِ ۚ﴾ [العنكبوت: ٥٦].

قال البغوي كتبه<sup>(١)</sup>: سبب نزول هذه الآية في المسلمين الذين في مكة لم يهاجروا، ناداهم الله باسم الإيمان.

والدليل على الهجرة من السنة، قوله كتبه: «لَا تَنْقِطُ الْهِجْرَةَ حَتَّى تَنْقِطَ التُّوْبَةُ، وَلَا تَنْقِطَ التُّوْبَةَ حَتَّى تَظْلُمُ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا»<sup>(٢)</sup>.

(١) هو: أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد الفراء الشافعي الملقب ببركن الدين، الإمام الفقيه المجتهد محيي السنة، صاحب معالم التنزيل في التفسير، وشرح السنة في الحديث، والتهذيب والمصباح وغير ذلك، من التصانيف النافعة، مات بمرو الروز في شوال سنة [٥١٦ هـ] عن ثمانين سنة، انظر ترجمته في طبقات الحفاظ للسيوطى ترجمة رقم (١٠٢٧)، (٤٥٦/١، ٤٥٧)، وانظر لكتابه تفسيره معالم التنزيل عند تفسيره للآية المذكورة.

(٢) رواه أحمد وأبو داود من حديث معاوية كتبه انظر: المسند (٩٩/٤) وأبو داود في كتاب الجهاد، باب في الهجرة هل انقطعت برقم (٢٤٧٩)، كما أخرجه الدارمي في سنته في كتاب السير، باب أن الهجرة لا انقطعن برقم (٢٤١٦).

فلما استقر في المدينة أمر ببقية شرائع الإسلام، مثل الزكاة، والصوم، والحج، والأذان، والجهاد، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وغير ذلك من شرائع الإسلام.

أخذ على هذا عشر سنين، وبعدها توفي، صلوات الله وسلامه عليه، ودينه باق، وهذا دينه لا خير إلا دل الأمة عليه، ولا شر إلا حذرها منه، والخير الذي دلها عليه التوحيد، وجميع ما يحبه الله ويرضاه، والشر الذي حذرها عنه الشرك، وجميع ما يكرهه الله ويأباه.

بعثه الله إلى الناس كافة، وافتراض طاعته على جميع الثقلين: الجن والإنس، والدليل: قوله تعالى: **﴿فَلْ يَكُنْهَا النَّاسُ إِلَّا رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا﴾** [الأعراف: ١٥٨]، وكمال الله به الدين، والدليل قوله تعالى: **﴿الْيَوْمَ أَكْمَلَتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ يُعْتَدِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا﴾** [النافع: ٣٢]

والدليل على موته **﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ﴾** [٢٣] **﴿إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ﴾** [الأنتر: ٣١-٣٠].

والناس إذا ماتوا يبعثون، والدليل قوله تعالى: **﴿فَمَنْا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا تُعِيدُنَا وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى﴾** [ظه: ٥٥]، وقوله تعالى: **﴿وَاللَّهُ أَنْبَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ بَنَاتِا﴾** [١٧] **﴿ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَنُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا﴾** [ش: ١٨-١٧].

وبعدبعث مُحَاسِّبُونَ ومجزِّيُونَ بأعمالهم، والدليل قوله تعالى: **﴿وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَعْرِزَ الَّذِينَ أَسْتُوْلَمَا عَمِلُوا وَلِيَعْرِزَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى﴾** [التجم: ٣١].

ومن كذب بالبعث كفر، والدليل قوله تعالى: **﴿رَأَمْمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ يَعْثُرُوا قُلْ بَلْ وَرَبِّ لَتُشْعَنَ مُمَّا لَنْتُبُونَ بِمَا عَلِمْتُمْ وَلَكُمْ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾** [الثغابن: ٧].

## شرح سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله

فلما استقر في المدينة بعد الهجرة أمره الله ببقية شرائع الإسلام من الزكاة، وصيام رمضان، وحج البيت، والجهاد، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر؛ لأنَّ المدينة صارت دار إسلام، وهي العاصمة الأولى لل المسلمين، فلهذا أمروا بهذه الأمور؛ لأنهم يتمكنون حينئذ من الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وهذا من رحمة الله عزَّ وجلَّ، أنْ أَجَلَّ هذه الواجبات إلى أنْ هاجر إلى المدينة، وكان أصل الزكاة مشروعًا في مكة، كما قال تعالى في سورة الأنعام، وهي مكية:

﴿وَأَنُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ﴾ [الأنعام: ١٤١].

ولكن أنصباً لها ومصارفها وتفاصيل أحكامها، كُلُّ هذا صار في المدينة، وهكذا صيام رمضان شرع في السنة الثانية من الهجرة.

وهكذا الحج شرع في السنة التاسعة أو العاشرة من الهجرة، وأنزل الله فيه:

﴿وَلَلَّهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا﴾ [آل عمران: ٩٧]

في سورة آل عمران، وهي مدينة.

وهكذا الجهاد أمر به في المدينة، وكان في أول الأمر يجاهد من جاهده، ويكتف عن من كف عنه، ثم أمر بأن يبدأهم بالقتال، وأن يجاهد الْكُفَّارَ، وإن لم يبدأوا، فيدعوهم إلى الله ويرشدهم إليه، فإنَّ أَجَابُوا، وَإِلَّا قاتلهم حتى يستجيبوا للحق إلَّا أَهْلُ الْكِتَابَ، فَإِنَّهُ يَقْبَلُ مِنْهُمُ الْجُزِيَّةَ.

وَسَنَ اللَّهُ فِي الْمَجْوُسِ سَنَةَ أَهْلِ الْكِتَابِ، إِمَّا إِسْلَامٌ، وَإِمَّا جُزِيَّةٌ، وَإِمَّا بَقِيَّةُ الْكُفَّارِ إِمَّا إِسْلَامٌ، وَإِمَّا السِيفُ مَعَ الْقَدْرَةِ.

وبعد ما أَكْمَلَ اللَّهُ بِهِ الدِّينِ، وَأَتَمَ بِهِ النِّعْمَةِ، تَوَفَّاهُ اللَّهُ إِلَيْهِ بَعْدِ

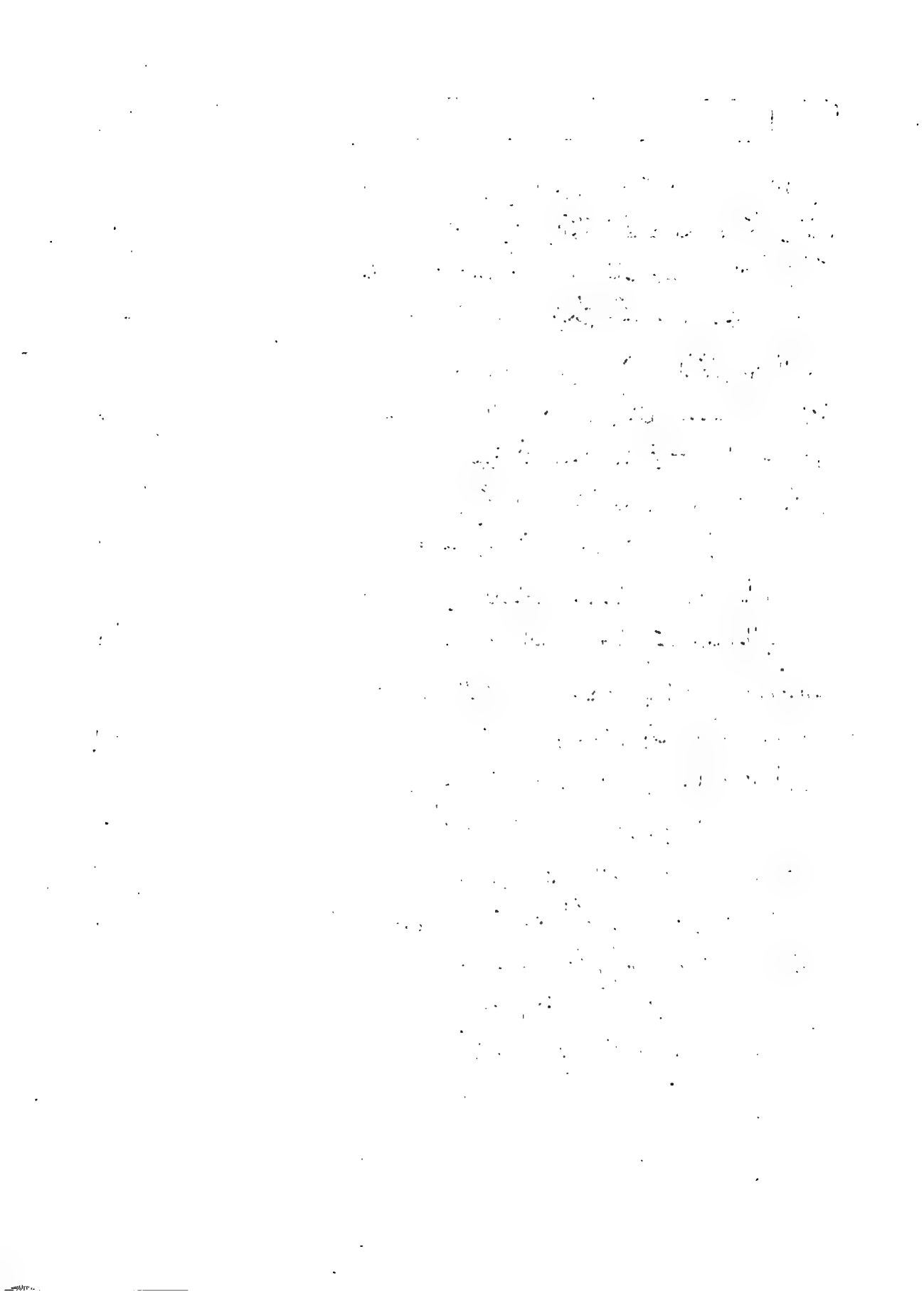
عشر سنين من الهجرة، بعد ما بلغ البلاغ المبين، وأكمل الله به الدين، وأتم به النعمة، كما قال الله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكْلَمْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾ [النائحة: ٢٣]، وقال جلّ وعلا: ﴿إِنَّكَ مَيْتُ وَلَأَنَّهُمْ مُمْتَنُونَ﴾ ﴿ثُرَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِّمُونَ﴾ [الأنتر: ٣١-٣٠].

والناسُ إِذَا مَاتُوا يَبْعَثُونَ، كما قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَكَرُ مِنَ الْأَرْضِ بَيْنَ أَنَّهَا ١٧ ثُمَّ يُعِيدُكُرْ فِيهَا وَتُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا﴾ [ثوح: ١٨-١٧]، وقال سبحانه: ﴿رَأَمْنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ لَنْ يَمْتَهِنُ قَلْبَنِي وَرَبِّنِي لَتَبْعَثُنَّ ثُمَّ لِتُنَبِّئُنَّ بِمَا عَلِمْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾ [النَّعَابِن: ٧]، وقال سبحانه: ﴿وَلَلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْزِي الَّذِينَ أَسْتَوْا بِمَا عَلِمُوا وَلِيَجْزِي الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحَسْنَى﴾ [النَّبِم: ٣١].

فهم مُحَاسِبُونَ وَمَجْزِيُونَ يوم القيمة، ويعطون كتبهم بأيمانهم وشمائهم، فالسعيد يعطي كتابه يمينه، والشقي يعطي كتابه بشماله.

السعيد: يرجح ميزانه، والكافر: يخف ميزانه، وأصحاب المعاشي على خطر، فقد يرجح ميزانهم بالتوبه، أو بعفو الله سبحانه، أو بالحسنات، وقد يخف ميزانهم، فيكونون من أهل النار، فيعذبون فيها ما شاء الله، ثم يخرجهم الله من النار بسبب موتهم على الإسلام.

فالواجب على كل مكلف أن يحدِّر سينات العمل، وأن يلزم التوبه والاستقامة؛ لأنَّه لا يدرِّي متى يهجم عليه الأجل، فالحزم كل الحزم أن يأخذ المسلم بالعزيمة، ويجاهد نفسه حتى يستقيم على الحق، والتوبة النَّصوح من جميع الذنوب، حتى إذا هجم عليه الأجل إذا هو على خير عمل، وعلى استقامة، فيفوز بالسعادة والنجاة يوم القيمة.



## بيان ما بعث الله به الرسل عليهم السلام

قال المؤلف كتبه: «أرسل الله جميع الرسل مبشرين ومتذرين، والدليل قوله تعالى: ﴿رَسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لَنَّا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرَّسُولِ﴾ [الثّوّاب: ١٦٥].

وأولهم نوح - عليه السلام - <sup>(١)</sup> وآخرهم محمد كتبه، وهو خاتم النبيين، والدليل على أن أولهم نوح قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّيْشَنَ مِنْ بَعْدِهِ﴾ [الثّوّاب: ١٦٣].

وكل أمة بعث الله إليهم رسولاً من نوح إلى محمد يأمرهم بعبادة الله وحده، وينهاهم عن عبادة الطاغوت، والدليل قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِّي أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الظَّاغُوتَ﴾ [النحل: ٣٦] وافتراض الله على جميع العباد الكفر بالطاغوت، والإيمان بالله.

قال ابن القيم كتبه <sup>(٢)</sup>: معنى الطاغوت ما تجاوز به العبد حده من معبد أو متبع أو مطاع، والطاغية كثيرون، ورؤوسهم خمسة: إبليس لعنه الله، ومن عبده وهو راضٍ، ومن دعا الناس إلى عبادة

(١) قد ورد أنه أول رسول في حديث خبر الشفاعة العظيم عن عدد من الصحابة منهم أنس كتبه أنَّ أَكْمَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ، يَقُولُ: لِأَهْلِ الْمَؤْقَفِ جِينَمًا يَظْلِيُّونَ مِنْهُ الشَّفَاعَةَ يَقُولُ لَهُمْ: .. إِلَّا نُوحًا أَوْلَ رَسُولٍ بَعْدَهُ اللَّهُ.. أخرجه البخاري في كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار برقم (٦٥٦٥)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب أدنى أهل الجنة متزلة فيها برقم (١٩٣).

(٢) هو محمد بن أبي بكر بن سعد الدمشقي الحنفي أبو عبد الله شمس الدين المشهور بابن القيم الجوزية، ولد في ٧ صفر سنة [٦٩١هـ] له مؤلفات كثيرة مفيدة في الأصول والفروع، في العقائد والأحكام، توفي كتبه في دمشق في ١٣ رجب سنة [٧٥١هـ] انظر ذيل طبقات الحنابلة لابن رجب (٤٤٧ - ٤٥٢)، والبداية والنهاية لابن كثير (١٤/٢٣٤، ٢٣٥). وشذرات الذهب لابن العماد الحنفي (٦/١٦٨ - ١٧٠) وانظر: إعلام الموقعين في فصل تحريم الإفتاء في دين الله بالرأي المخالف للتصوّص (ص ٤٤).

نفسه، ومن ادعى شيئاً من علم الغيب، ومن حكم بغير ما أنزل الله، والدليل قوله تعالى: ﴿لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ فَدَّبَّيْنَ الرَّسُولُ مِنَ الْغَيْرِ فَمَنْ يَكْفُرُ بِالْأَطْلَافُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْمَرْوَةِ الْوَقِيقَ لَا أَفْصَامَ لَهَا وَاللَّهُ يَعْلَمُ عَلَيْمٌ﴾ [البقرة: ٢٥٦].

وهذا هو معنى لا إله إلا الله، وفي الحديث: «رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلَامُ، وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ»<sup>(١)</sup> والله أعلم».

### شرح سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله

والرَّسُولُ ﷺ مُرْسَلٌ إِلَى جَمِيعِ النَّاسِ، إِلَى الْجَنِّ وَالْإِنْسِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿قُلْ يَتَبَّأَّلُهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَيِّعًا﴾ [الاعراف: ١٥٨]، وقال تَعَالَى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا﴾ [سَبَأ: ٢٨] فهو خاتم الأنبياء ليس بعده نبي.

وهكذا الرسُولُ جَمِيعًا أَرْسَلُوا إِلَى أُمُّهُمْ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ، مِنْ أُولُّهُمْ إِلَى آخرِهِمْ، فَأَوْلُهُمْ نُوحٌ، بَعْدَهُ لَمَّا وَقَعَ الشَّرُكُ فِي قَوْمِهِ.

وَقَبْلَهُ آدَمُ فَإِنَّهُ نَبِيٌّ رَسُولٌ مُكَلَّفٌ، أَرْسَلَهُ اللَّهُ إِلَى ذُرِّيَّتِهِ؛ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ بِالشَّرِيعَةِ الَّتِي جَاءَ بِهَا أَبُوهُمْ آدَمُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، وَاسْتَمْرَرُوا عَلَى الْإِسْلَامِ وَالْإِسْتِقْدَامِ، حَتَّى وَقَعَ الشَّرُكُ فِي قَوْمِ نُوحٍ، فَلَمَّا وَقَعَ

(١) جزء من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه رواه الإمام أحمد في المسند (٥/٢٣٧) وأخرجه الترمذى في أبواب الإيمان عن رسول الله صلوات الله عليه، باب ما جاء في حرمة الصلاة برقم (٢٦١٦) وقال: هذا حديث حسن صحيح، وابن ماجه في كتاب الفتنة، باب كف اللسان في الفتنة، برقم (٣٩٧٣)، والنسائي في السنن الكبير في كتاب التفسير، في تفسير قوله تعالى: ﴿تَتَجَافَ جُنُوُّهُمْ عَنِ الْمَصَابِعِ﴾ [السجدة: ١٦] برقم (١١٣٩٤)، والحديث صحيح، وقد سئل الشيخ ابن باز عنه فقال: الحديث صحيح رواه أحمد وغيره.

الشرك في قوم نوح، أرسل الله إليهم نوحًا عليه الصلاة والسلام، وهو أول الرسول إلى أهل الأرض بعد وقوع الشرك.

وكل أمة بعث الله إليهم رسولاً، فعاد أرسل الله إليهم هوداً، ثم أرسل الله صالحًا إلى قومه ثمود، ثم أرسل إبراهيم، ولوطا، وشعيبا، في زمان متقابِل.

ثم جاءت الرسل بعد ذلك تترى، ففيهم موسى وهارون وعيسى وأبيُّوب وذاُود وسليمان، ثم ختموا بِمحمد عليه الصلاة والسلام، وهو خاتمهم وأفضلهم عليه الصلاة والسلام.

قال الله جل وعلا: ﴿وَسَلَّمَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لَنَّا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حَجَّةٌ بَعْدَ الرَّسُولِ﴾ [النساء: ١٦٥] فقوله: **﴿مُبَشِّرِينَ﴾** يعني: يُبَشِّرونَ من أطاعهم بالجنة، و**﴿وَمُنذِرِينَ﴾** يعني: يُنذِرُونَ النَّاسَ مِنَ الشُّرُكِ بِاللهِ، وَمِنَ النَّارِ وَالعِذَابِ الْأَلِيمِ، إِذَا خَالَفُوا أَمْرَ اللهِ.

وهكذا محمد ﷺ أرسله الله بشيراً ونذيراً، كما قال تعالى: **﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا أَرْسَلْنَاكُمْ شَهِيداً وَمُبَشِّرَاً وَنَذِيرًا ﴾** [الاحزاب: ٤٤-٤٥] وَدَاعِيَا إِلَى اللَّهِ يَدْعُونَهُ وَسَرَاجًا مُنِيرًا [الاحزاب: ٤٤-٤٥]، وقال تعالى: **﴿مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكُنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ﴾** [الاحزاب: ٤٠].

فالواجب على جميع الأمم اتباع رسليهم، فكل أمة يجب عليها أن تتبع رسولها، وتتقى لما جاء به من الهدى، وقد وعدها الله على ذلك السعادة في الدنيا والآخرة، وأكثرُ الخلق قد عصوا رسليهم، وخالفوا ما جاءت به الرسل، قال تعالى: **﴿وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ يُمُورُنَّ﴾** [ثيُورُف: ١٠٣]، وقال تعالى: **﴿وَلَمْ تُلْقِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُلُكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾** [الأنعام: ١١٦]، وقال تعالى: **﴿وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي**

الشَّكُورُ» [سبا: ١٣]، وقال تعالى: «وَلَقَدْ صَدَقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ، فَاتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ» [سبا: ٢٠].

وَكُلُّ رَسُولٍ يَدْعُ أُمَّتَهُ إِلَى تَوْحِيدِ اللَّهِ، وَطَاعَتِهِ، وَتَرْكِ الشَّرِكِ بِهِ وَمَعْصِيَتِهِ، قَالَ تَعَالَى: «وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِّي أَعْبَثُوا اللَّهَ وَأَجْتَبُنَا الظَّاغُوتُ» [النَّحْل: ٣٦] «أَعْبَدُوا اللَّهَ» يَعْنِي: أَطِيعُوهُ، وَوَحْدُوهُ، وَاسْتَقِيمُوا عَلَى دِينِهِ، وَاجْتَنَبُوا - عِبَادَةَ - الظَّاغُوتَ.

وَالظَّاغُوتُ: هُوَ كُلُّ مَا عَبَدَ مِنْ دُونِ اللَّهِ، وَهُوَ رَاضِيٌّ، وَكُلُّ مَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ، أَوْ دَعَا إِلَى ذَلِكَ، وَالظَّاغُوتُ: مَأْخُوذُ مِنَ الظُّغَيْانِ: وَهُوَ تَجَاوِزُ الْحَدَّ، يُقَالُ: طَغَى الْمَاءُ إِذَا جَاوَزَ الْحَدَّ.

وَالظَّاغُوتُ: هُوَ الَّذِي يَتَجَاوِزُ الْحَدَّ، إِمَّا بِشَرِكِهِ وَكُفْرِهِ، وَإِمَّا بِدُعْوَتِهِ إِلَى ذَلِكَ، وَشَرُّهُمْ وَرَأْسُهُمْ إِبْلِيسُ لَعْنَهُ اللَّهُ، وَهَذَا كُلُّ مَنْ دَعَا إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ، أَوْ رَضِيَ أَنْ يُعْبَدَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرُوْنَ وَالنَّمْرُودُ، أَوْ ادْعَى شَيْئًا مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ، كَالْكَهْنَةُ وَالْعَرَافِيَّ وَالسَّحْرَةُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ وَفِي الْإِسْلَامِ.

وَكَذِلِكَ مَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مُتَعَمِّدًا، فَهُؤُلَاءِ رُؤُوسُ الظُّلْمَوَاغِيَّةِ، وَكُلُّ مَنْ جَاوَزَ الْحَدَّ، وَخَرَجَ عَنْ طَاعَةِ اللَّهِ، يُسَمَّى طَاغُوتًا.

قَالَ تَعَالَى: «لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيْبِ» [البَقْرَة: ٢٥٦] فَالرُّشْدُ: الْإِسْلَامُ وَمَا جَاءَ بِهِ النَّبِيُّ ﷺ، وَالْغَيْبُ: الْكُفُرُ بِاللَّهِ وَالضَّلَالُ، قَالَ تَعَالَى: «فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيَؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لَا تَنْفِصَامَ لَهُ وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ» [البَقْرَة: ٢٥٦] فَهُوَ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ» يَعْنِي: يَتَبَرَّأُ مِنْهُ، وَيَعْتَقِدُ بُطْلَانَهُ، فَيَتَبَرَّأُ مِنَ الشَّرِكِ، «وَيَؤْمِنُ بِاللَّهِ» يَعْنِي:

يُصدق أنَّ اللَّهَ مَعْبُودُهُ، وَإِلَهُ الْحَقُّ، وَيُؤْمِنُ بِالشَّرِيعَةِ، وَيَمْحَدُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، وَيَنْقَادُ لِذَلِكَ، هَذَا هُوَ الْمُؤْمِنُ، ثُمَّ قَالَ: «فَقَدِ اسْتَمْسَكَ» يعني: اسْتَعْصَمَ «بِالْعَرْوَةِ الْوُتْقَ» وهي: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَلْمَةُ التَّوْحِيدِ، يعني: فقد اسْتَمْسَكَ بِالْعَرْوَةِ الْوُتْقَ لَا انْقِطَاعَ لَهَا؛ بل مَنْ اسْتَمْسَكَ بِهَا صَادِقًا، وَاسْتَقَامَ عَلَيْهَا، وَصَلَّى إِلَى الْجَنَّةِ وَالْكَرَامَةِ؛ لِأَنَّ لَهَا حُقُوقًا، وَهِيَ تُوحِيدُ اللَّهَ، وَطَاعَتْهُ وَاتَّبَاعَ شَرِيعَتِهِ.

وَمُحَمَّدٌ ﷺ هو خاتَمُ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمَرْسَلِينَ، وَهُوَ رَسُولُ اللَّهِ إِلَى جَمِيعِ أَهْلِ الْأَرْضِ، مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ، فَيُجْبِي عَلَى جَمِيعِ الْمُكَلَّفِينَ طَاعَتَهُ وَاتَّبَاعَ شَرِيعَتِهِ، وَلَا يَجُوزُ لَأَحَدٍ الْخُرُوجُ عَنْهَا، وَجَمِيعُ الشَّرَائِعِ الْمَاضِيَّةِ كُلُّهَا نُسْخَتْ بِشَرِيعَتِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «فَقُلْ يَكْأِبُهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا» [الأعراف: ١٥٨] الآية.

وَقَالَ قَبْلَهَا سُبْحَانَهُ: «فَالَّذِينَ مَأْمَنُوا بِهِ وَعَزَّزُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا أَنْثُرَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ» [الأعراف: ١٥٧]، وَقَالَ سُبْحَانَهُ: «وَمَنْ يَكْفُرُ بِهِ مِنَ الْأَخْرَابِ فَالثَّارُ مَوْعِدُهُ» [غُودٌ: ١٧].

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِي الْحَدِيثِ الصَّحِيحِ: «وَالَّذِي نَفَسَيْ بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيٌّ، وَلَا نَصَارَائِيٌّ، ثُمَّ يَمُوتُ، وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسَلْتُ بِهِ إِلَّا كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ» أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ فِي صَحِيحِهِ<sup>(١)</sup>.

وَالآيَاتُ وَالْأَحَادِيثُ فِي ذَلِكَ كَثِيرَةٌ، وَقَدْ أَجْمَعَ أَهْلُ الْعِلْمِ رَحِمَهُمُ اللَّهُ عَلَى أَنَّهُ لَا يَسْعُ أَحَدًا مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ الْخُرُوجُ عَلَى شَرِيعَةِ

(١) منْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ فِي كِتَابِ الْإِيمَانِ، بَابِ وَجْبِ الْإِيمَانِ بِرِسَالَةِ نَبِيِّنَا مُحَمَّدٌ ﷺ إِلَى جَمِيعِ النَّاسِ وَنُسْخَةِ الْمَلَلِ بِمِلْتَهِ بِرَقْمِ (١٥٣).

مُحَمَّدٌ ﷺ، وَأَنَّ مَنْ اعْتَقَدَ ذَلِكَ، فَهُوَ كَافِرٌ كُفُرًا أَكْبَرَ مُخْرِجًا مِنَ الْمِلَّةِ،  
نَسَأَلُ اللَّهَ الْعَافِيَةَ وَالسَّلَامَةَ.

وَفِي الْحَدِيثِ: «رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلَامُ، وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ، وَذِرْوَةُ  
سَنَامِهِ الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ»<sup>(١)</sup>.

فَعَلَى جَمِيعِ الْمُكَلَّفِينَ أَنْ يُؤْخُذُوا اللَّهُ، وَيَعْبُدُوهُ دُونَ كُلِّ مَا سِوَاهُ،  
وَأَنْ يَكْفِرُوا بِالْطَّاغُوتِ، وَيُنْكِرُوا عِبَادَتَهُ، وَيَلْتَزِمُوا بِالْتَّوْحِيدِ، وَاتِّبَاعِ  
شَرِيعَتِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وَتَعْظِيمِ أَمْرِهِ وَنَهِيهِ.

((رَأْسُ الْأَمْرِ)) يعني: رأسُ الدِّينِ، وَهُوَ الْإِسْلَامُ؛ يعني: شَهَادَةُ  
أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، فَمَنْ تَرَمَ بِهَا دَخَلَ  
الْإِسْلَامَ.

((وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ)) وهي الرُّكْنُ الثَّانِي، وهي أَعْظَمُ الْأَرْكَانِ بَعْدَ  
الشَّهَادَتَيْنِ، ثُمَّ يَلِي ذَلِكَ الرِّكَابُ، وَالصِّيَامُ، وَالحِجُّ، وَبِقِيَّةُ أَوْاِمِرِ اللَّهِ.

((وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ)) لَأَنَّ بِهِ صِيَانَةُ الدِّينِ  
وَحِمَايَتَهُ، وَبِهِ دُعْوَةُ النَّاسِ إِلَى دِينِ اللَّهِ وَلَا زَانُهُمْ بِالْحَقِّ.

فَهُوَ ذُرْوَةُ سَنَامِهِ، مِنْ جِهَةِ مَا تَضَمَّنَهُ مِنْ حِمَايَةِ الدِّينِ، وَالدُّعْوَةِ  
إِلَى الْحَقِّ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.



(١) سبق تخرِيجه.

## فهرس الآيات

| الآية                                                                                      | الصفحة | رقمها |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-------|
| <b>سورة الفاتحة</b>                                                                        |        |       |
| ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾                                                    | ٢١     | ٢     |
| ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ نَسْأَلُكَ﴾                                                             | ١٥     | ٥     |
| <b>سورة البقرة</b>                                                                         |        |       |
| ﴿بِتَائِبَا النَّاسُ أَفْبَدُوا رَبِّكُمْ﴾                                                 | ١٣٧    | ٢١    |
| ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَةً﴾                                            | ٢٦-٢٥  | ٢٢    |
| ﴿وَاللَّهُكَثُرَ إِلَهٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾                                            | ١٦     | ١٦٣   |
| ﴿بِتَائِبَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُّكُمْ عَلَيْكُمْ﴾                                        | ٣٩     | ١٨٣   |
| ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ﴾                                                                         | ٤٢     | ١٨٥   |
| ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَتَفَقَّعُ عَنْهُ وَإِلَّا يَأْذِنُهُ﴾                                  | ٣١     | ٢٥٥   |
| ﴿وَمَنْ يَكْثُرُ بِالظَّغْرُوْتِ وَرَوْبُرَتِ بِاللَّوَّوِ﴾                                | ٣٩     | ٢٥٦   |
| ﴿وَمَا أَنْفَشَتِ بَنِ لَفَقَهُ أَوْ نَذَرْتِ بَنِ شَذَرَهُ﴾                               | ٣٧     | ٢٧٠   |
| ﴿لَا يَكُلُّ اللَّهُ شَهَادَةً إِلَّا وَسَهَّلَهُ﴾                                         | ١٧     | ٢٨٦   |
| <b>سورة آل عمران</b>                                                                       |        |       |
| ﴿شَهَادَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأَنَّلُوا الْمُنْبَرِ﴾  | ٣٨     | ١٨    |
| ﴿إِنَّ الَّذِينَ عِنْدَ اللَّهِ أَئْلَهُمْ﴾                                                | ٤٤     | ١٩    |
| ﴿فَلَمَّا يَأْهَلَ الْكِتَبِ سَأَلَوْا إِنَّ حَكِيمَةَ سَوْلَمَ بَيْنَنَا وَبَيْنَنُّوْهُ﴾ | ٣٨     | ٦٤    |
| ﴿وَلَلَّهُ عَلَى النَّاسِ حِجَّ الْبَيْتِ﴾                                                 | ٣٩     | ٩٧    |

| الصفحة | رقمها | الأية                                    |
|--------|-------|------------------------------------------|
| ٤٨     | ١٤٤   | ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ﴾         |
| ٣١     | ١٧٥   | ﴿إِنَّمَا تَرَكُمُ الشَّيْطَنُ يُجْوِفُ﴾ |

### سورة النساء

|    |          |                                                                                             |
|----|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٤ | ٣٦       | ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾                                         |
| ١٤ | ١١٦ ، ٤٨ | ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ﴾                                              |
| ٣٤ | ٧١       | ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا خُدُوا جِدَارَكُمْ﴾                                     |
| ٥١ | ٩٩-٩٧    | ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَقَّنُهُمُ الْمُلْكَةَ طَالِبُوْنَ أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنْتُمْ﴾ |
| ٥٥ | ١٦٣      | ﴿إِنَّمَا أُوحِيَ إِلَيْكَ كَمَا أُوحِيَ إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ﴾          |
| ٥٥ | ١٦٥      | ﴿وَرُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِّرِينَ﴾                                                     |

### سورة المائدة

|    |    |                                                                    |
|----|----|--------------------------------------------------------------------|
| ٥٢ | ٣  | ﴿أَيُّومَ أَكَلَتْ لَكُمْ دِيْنُكُمْ وَأَنْتُمْ تَكُونُونَ﴾        |
| ٣١ | ٢٣ | ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾         |
| ٣٢ | ٤٤ | ﴿فَلَا تَخْسُسُوا النَّاسَ وَأَخْسُسُونَ﴾                          |
| ١٦ | ٥١ | ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَعَذَّلُوا يَوْمَ الْيُومَ﴾ |
| ٢٩ | ٧٢ | ﴿إِنَّمَا مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهَ عَنْهُ﴾    |

### سورة الأنعام

|    |     |                                                          |
|----|-----|----------------------------------------------------------|
| ١٤ | ٨٨  | ﴿وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحِيطًا عَنْهُمْ ثَمَّ كَانُوا لَهُ﴾ |
| ٥٧ | ١١٦ | ﴿وَلَمْ يُطِعْ أَكْثَرُهُمْ مِنْ فِي الْأَرْضِ﴾          |
| ٥٢ | ١٤١ | ﴿وَمَا تُوا حَقَّهُمْ يَوْمَ حَسَابٍ﴾                    |

| الآية                                                                  | الصفحة | رقمها   |
|------------------------------------------------------------------------|--------|---------|
| ﴿وَقُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَشَكِيرِي وَحَمَدَائِي﴾                        | ٣٢     | ١٦٢-١٦٣ |
| <b>سورة الأعراف</b>                                                    |        |         |
| ﴿وَرَبِّي أَنَّ النَّقَوَى ذَلِكَ خَيْرٌ﴾                              | ٤٩     | ٢٦      |
| ﴿وَإِنْ رَبَّكُمْ اللَّهُ الَّذِي حَنَقَ﴾                              | ٢١     | ٥٤      |
| ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ فَيُرِبُّ قِرَبَةً﴾                            | ٤٤     | ٥٦      |
| ﴿فَالَّذِينَ مَأْمَنُوا بِهِ وَعَزَّزُوهُ﴾                             | ٥٩     | ١٠٧     |
| ﴿وَتُلْقَى إِلَيْهِ أَنَّاسٌ إِنِّي رَسُولُ﴾                           | ٤٧     | ١٠٨     |
| ﴿وَإِنَّمَا يَنْزَغِنَكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَوْدِ يَاقُوٰ﴾ | ٣٦     | ٢٠٠     |
| <b>سورة الأنفال</b>                                                    |        |         |
| ﴿إِذَا تَسْتَغْيِثُونَ رَبِّكُمْ فَاسْتَجِابَ﴾                         | ٣٢     | ٩       |
| ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَقًّا لَا تُكُوْكُ فِتْنَةً﴾                          | ١٧     | ٣٩      |
| ﴿وَاصْبِرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾                         | ٩      | ٤٦      |
| ﴿وَأَعِذُّوا لَهُمْ مَا أَسْتَطْعُمُ تِنْ قُوَّةً﴾                     | ٣٤     | ٦٠      |
| <b>سورة التوبة</b>                                                     |        |         |
| ﴿فَإِذَا أَنْسَلَّ الْأَشْهُرُ الْمُرْءَ مَا فَلَوْا﴾                  | ١٧     | ٥       |
| ﴿وَمَا أَنْوَا أَرْزَكَهُ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الْأَيْمَنِ﴾             | ٤٢     | ١١      |
| ﴿وَرَأَوْكُمْ يَخْشَى إِلَّا اللَّهُ﴾                                  | ٣٣     | ١٨      |
| ﴿فَتَبَلُّوا الَّذِينَ لَا يُرِمُونَ بِاللَّهِ﴾                        | ١٦     | ٢٩      |
| ﴿أَنْفَرُوا خَفَاً وَنِيَّاً وَجَهِيدُوا﴾                              | ١٧     | ٤١      |

| الصفحة | رقمها | الآية                                                                       |
|--------|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٣٩     | ١٢٨   | ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أُنْشِئَكُمْ﴾                               |
|        |       | <b>سورة يونس</b>                                                            |
| ٣٠     | ١٨    | ﴿وَيَقُولُونَ هُوَ لَكُمْ شَفِيعٌ مِّنْ أُنْشِئَكُمْ﴾                       |
| ٤٣     | ٦١    | ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَنْتَهِي مِنْ فُرْقَانٍ وَلَا تَنْمَلُونَ﴾ |
| ٢٨     | ١٠٦   | ﴿وَلَا تَنْتَهِي مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ﴾                   |
|        |       | <b>سورة هود</b>                                                             |
| ٥٩     | ١٧    | ﴿وَمَنْ يَكْفِرْ بِهِ مِنَ الْأَحْرَابِ فَأُنَذِّرْهُ﴾                      |
|        |       | <b>سورة يوسف</b>                                                            |
| ٥٧     | ١٠٣   | ﴿وَنَّا أَنْكَحْنَا النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ يَمْرُّونَ﴾                    |
|        |       | <b>سورة النحل</b>                                                           |
| ٥٥     | ٣٦    | ﴿لَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً﴾                               |
| ١٨     | ١٢٣   | ﴿هُمْ أَوْجَبُتَا إِلَيْكَ أَنْ أَتَيْنَاهُ مِنْهُ إِنْ تَهْمِهِ﴾           |
| ٩      | ١٢٧   | ﴿وَاصِرْ وَمَا صَبَرْتَ إِلَّا بِاللَّهِ﴾                                   |
| ٤٣     | ١٢٨   | ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا وَالَّذِينَ هُمْ﴾                  |
|        |       | <b>سورة الأسراء</b>                                                         |
| ١٥، ١٤ | ٢٣    | ﴿وَقَنَ رَبِّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِلَيَّاهُ﴾                         |
|        |       | <b>سورة الكهف</b>                                                           |
| ٣١     | ١١٠   | ﴿فَنَّ كَانَ يَنْجُوا لِفَلَمَّا رَأَيْهُ فَلَيَغْنِلْ﴾                     |

| الآية                                                                               | الصفحة | رقمها   |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------|---------|
| سورة طه                                                                             |        |         |
| ﴿وَمِنْهَا خَلَقْتُمُ وَفِيهَا تُعِدُّكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى﴾  | ٥٢     | ٥٥      |
| سورة الأنبياء                                                                       |        |         |
| ﴿لَا يَسْتَقِيُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ يَأْمُرُونَ﴾                                | ٢٢     | ٢٨-٢٧   |
| ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْكِنُونَ فِي الْحَيْرَاتِ﴾                                    | ٣٥     | ٩٠      |
| سورة الحج                                                                           |        |         |
| ﴿فَوَلَّ كُلُّ يَمَّانَ اللَّهُ هُوَ الْحَقُّ﴾                                      | ٤٠     | ٦٢      |
| سورة المؤمنون                                                                       |        |         |
| ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا مُّلْكَرًا لَا يَرْهَنُ﴾                        | ٢٧     | ١١٧     |
| سورة الشعراء                                                                        |        |         |
| ﴿وَوَكِلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ (١٧) الَّذِي يَرِيكَ حِينَ تَقُومُ﴾           | ٤٣     | ٢٢٠-٢١٧ |
| سورة القصص                                                                          |        |         |
| ﴿فَاسْتَغْنُتُمُ الَّذِي مِنْ شَيْءِنِي﴾                                            | ١٤     | ١٥      |
| ﴿فَرَجَّعَ مِنْهَا خَلِفًا يَرْقَبُ﴾                                                | ٢٤     | ٢١      |
| سورة العنكبوت                                                                       |        |         |
| ﴿يَبْعَادُ الَّذِينَ مَأْمَنُوا إِنَّ أَرْضَنِي وَسِعَةٌ فَإِنَّى فَلَأَعْبُدُونِي﴾ | ٥١     | ٥٦      |
| سورة لقمان                                                                          |        |         |
| ﴿وَإِنَّكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾                                                        | ١٤     | ١٣      |

| الآية | رقمها | الصفحة                                                             |
|-------|-------|--------------------------------------------------------------------|
|       |       | سورة السجدة                                                        |
| ٦٦    | ١٦    | ٥٦                                                                 |
|       |       | ﴿وَتَسْجَدَ جُنُودُهُمْ عَنِ الْمُضَارِعِ﴾                         |
|       |       | سورة الأحزاب                                                       |
| ٤٠    | ٤٠    | ٤٨                                                                 |
|       |       | ﴿هُمَا كَانَ تَحْمِلُّنَا أَثْوَارُ مِنْ يَعْلَمُونَ﴾              |
| ٤٦-٤٥ | ٤٦-٤٥ | ٥٧                                                                 |
|       |       | ﴿يَنْبَيِّهَا أَثْيَرُ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَهِيدًا وَمُبَشِّرًا﴾ |
|       |       | سورة سباء                                                          |
| ١٣    | ١٣    | ٥٨-٥٧                                                              |
|       |       | ﴿وَقَلِيلٌ مِنْ جِيَادِيَ الشَّكُورِ﴾                              |
| ٢٠    | ٢٠    | ٥٨                                                                 |
|       |       | ﴿وَلَقَدْ صَدَقَ عَلَيْهِمْ إِنِّي شُكْرٌ﴾                         |
| ٢٨    | ٢٨    | ٤٧                                                                 |
|       |       | ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَانَهُ لِلنَّاسِ﴾                     |
|       |       | سورة فاطر                                                          |
| ١٤-١٣ | ١٤-١٣ | ٢٨                                                                 |
|       |       | ﴿هُدًى لِكُمْ أَنَّ اللَّهَ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ﴾              |
|       |       | سورة يس                                                            |
| ٨٢    | ٨٢    | ٢٥                                                                 |
|       |       | ﴿إِنَّمَا أَنْزَلْنَا إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ﴾          |
|       |       | سورة الزمر                                                         |
| ٢     | ٢     | ١٤                                                                 |
|       |       | ﴿فَأَعْبَدُوا اللَّهَ تَحْلِيصًا لَهُ الْأَنْتِينَ﴾                |
| ٣     | ٣     | ٣١                                                                 |
|       |       | ﴿هُمَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ رَبِّنَا﴾  |
| ١٠    | ١٠    | ٩                                                                  |
|       |       | ﴿إِنَّمَا يُوَقِّي الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ يُغَيِّرُ حِسَابَهُمْ﴾ |
| ٣٠-٣١ | ٣٠-٣١ | ٥٢                                                                 |
|       |       | ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَلَهُمْ مَيِّثُونَ﴾                              |
| ٥٤    | ٥٤    | ٣٥                                                                 |
|       |       | ﴿وَلَيَبُوأُوا إِلَيْنَا رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لِهِ﴾              |

| الآية                                                                          | الصفحة | رقمها |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------|-------|
| ﴿وَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَّاَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ﴾                    | ١٥-١٤  | ٦٥    |
| <b>سورة غافر</b>                                                               |        |       |
| ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ أَذْعُونَهُ أَسْتَجِبْ لَهُ﴾                                | ٢٧     | ٦٠    |
| <b>سورة فصلت</b>                                                               |        |       |
| ﴿وَمِنْ مَا يَتَبَرَّأُ إِلَيْهِ أَنَّهَا زَهْرَةٌ وَالشَّنْسَنُ وَالقَرْنَرُ﴾ | ٢٢     | ٣٧    |
| <b>سورة الشورى</b>                                                             |        |       |
| ﴿لَئِنْ كَثَلْنَا شَنْرَةً وَهُوَ أَشَبُّهُ بِالْعَصِيرِ﴾                      | ٢٤     | ١١    |
| <b>سورة الزخرف</b>                                                             |        |       |
| ﴿وَلَذِذْ قَالَ إِنَّهُمْ لَا يَدْرِي وَقَوْمُهُمْ﴾                            | ٣٨     | ٢٨-٢٦ |
| <b>سورة الأحقاف</b>                                                            |        |       |
| ﴿فَاضْرِبْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّشْدِ﴾                       | ٩      | ٣٥    |
| <b>سورة محمد</b>                                                               |        |       |
| ﴿وَمَأْتُوا بِمَا تُرِكَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْقُرْآنُ مِنْ رَبِّهِمْ﴾     | ٤٨     | ٢     |
| ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّاَ اللَّهُ وَأَسْتَغْفِرْ﴾                  | ١٢٦    | ١٩    |
| <b>سورة الفتح</b>                                                              |        |       |
| ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ﴾                                                    | ٤٨     | ٢٩    |
| <b>سورة الذاريات</b>                                                           |        |       |
| ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّةَ وَالْإِنْسَانَ إِلَّاَ لِيَعْبُدُونِ﴾               | ١٨٠٧   | ٥٦    |

| الصفحة | رقمها | الآية                                                               |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------------|
|        |       | <b>سورة الطور</b>                                                   |
| ٩      | ٤٨    | ﴿وَاصِرْ لِحَكْمٍ رَّبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا﴾                 |
|        |       | <b>سورة النجم</b>                                                   |
| ٥٢     | ٣١    | ﴿لِيَجْرِيَ الَّذِينَ أَسْكَنَاهُمْ بِمَا عَمِلُوا﴾                 |
|        |       | <b>سورة القمر</b>                                                   |
| ٤٣     | ٤٩    | ﴿وَإِنَّ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقُدْرَةٍ﴾                        |
| ٢٥     | ٥٠    | ﴿وَمَا أَمْرَنَا إِلَّا وَحْدَةً كَلْمَحْ بِالْبَصَرِ﴾              |
|        |       | <b>سورة المجادلة</b>                                                |
| ١٣     | ٢٢    | ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾     |
| ١٧     | ٢٢    | ﴿وَأُولَئِكَ كَتَبَتِ فِي قُلُوبِهِمْ آثِيَنَ وَأَيَّدَهُمْ﴾        |
|        |       | <b>سورة الممتحنة</b>                                                |
| ١٦     | ٤     | ﴿وَنَذَّ كَانَ لَكُمْ أُشْرَقَ حَسَنَةٌ فِي إِلَزَابِدِ﴾            |
|        |       | <b>سورة الصاف</b>                                                   |
| ٤٨     | ٦     | ﴿وَمُتَّسِرِّ بِرَسْوَلِنَا يَقِنَ بِمَا يَعْدِي أَسْمَهُ أَعْدَدِ﴾ |
|        |       | <b>سورة التغابن</b>                                                 |
| ٥٢     | ٧     | ﴿زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ لَنْ يَعْثُرُوا﴾                   |
| ١٧     | ١٦    | ﴿فَلَفَقُوا اللَّهَ مَا أَسْطَعْتُمْ﴾                               |

| الصفحة | رقمها | الأية                                                                         |
|--------|-------|-------------------------------------------------------------------------------|
|        |       | <b>سورة الطلاق</b>                                                            |
| ٣٢     | ٣     | ﴿وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾                             |
|        |       | <b>سورة التحريم</b>                                                           |
| ٢٢     | ٦     | ﴿هُوَ الَّذِي يَعْصُمُ اللَّهَ مَا أَمْرَاهُمْ وَيَعْلَمُونَ مَا يَعْمَلُونَ﴾ |
|        |       | <b>سورة الملك</b>                                                             |
| ٢٥     | ١     | ﴿بَنَرَكَ الَّذِي يَبْدِيُ الْكُلُّ﴾                                          |
|        |       | <b>سورة نوح</b>                                                               |
| ٥٢     | ١٨-١٧ | ﴿وَاللَّهُ أَبْتَكَرَ مِنَ الْأَرْضِ بَنَائِهِ﴾                               |
|        |       | <b>سورة الجن</b>                                                              |
| ١٦     | ١٨    | ﴿وَإِنَّ الْمَسْجِدَ إِلَّا فِي لَهُ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾     |
|        |       | <b>سورة المزمل</b>                                                            |
| ١٣     | ١٦-١٥ | ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَهِيدًا﴾                             |
| ١٥     | ١٦    | ﴿فَعَنِي فَرَعَوْتُ الرَّسُولَ مُلْكَنِتَهُ أَخْذَاهُ وَيَلْكَاهُ﴾            |
|        |       | <b>سورة المدثر</b>                                                            |
| ٤٦     | ٧-١   | ﴿بِأَيْمَانِهِ الْمَدْتَرُ ① فَرَأَيْتَهُ﴾                                    |
|        |       | <b>سورة الإنسان</b>                                                           |
| ٣٣     | ٧     | ﴿بُرُوقُونَ يَالنَّدِيرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا﴾                                |

| <u>الصفحة</u> | <u>رقمها</u> | <u>الآية</u>                                       |
|---------------|--------------|----------------------------------------------------|
|               |              | <b>سورة العلق</b>                                  |
| ٤٩            | ١            | ﴿أَقْرَأْنَا يَاسِرَ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾       |
|               |              | <b>سورة البينة</b>                                 |
| ١٤            | ٥            | ﴿وَمَا أَرْمَنَا إِلَّا لِيَعْبُدُوا أَللَّهَ﴾     |
|               |              | <b>سورة العصر</b>                                  |
| ٦             | ٣-١          | ﴿وَالْقَرْيٌ ① إِنَّ الْإِنْسَنَ لَفِي خُسْرٍ﴾     |
| ٩             | ٣            | ﴿وَلَا الَّذِينَ هَاجَنَا وَعَيْلُوا الصَّلَحَاتِ﴾ |
|               |              | <b>سورة الإخلاص</b>                                |
| ٢٤            | ٤            | ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوا أَحَدٌ﴾                |
|               |              | <b>سورة الفلق</b>                                  |
| ٣٢            | ١            | ﴿فَلَمَّا أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ﴾               |
|               |              | <b>سورة الناس</b>                                  |
| ٣٢            | ١            | ﴿فَلَمَّا أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾                |

## فهرس أطراط الأحاديث والآثار

| صفحة  | راويه           | طرف الحديث                                                                                     |
|-------|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٥    | أنس بن مالك     | «إِنَّمَا نُوحًا أَوَّلُ الرَّسُولِ...»                                                        |
| ٤٥    | عمر، وأبو هريرة | «الإِحْسَانُ: أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ»                                         |
| ٣٢    | ابن عباس        | «إِذَا اسْتَعْنَتْ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ...»                                                   |
| ٢٠    | أبي بكره        | «أَلَا أَبْشِّكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ...»                                                 |
| ٣٧    | ابن عمر         | «إِنَّ النَّذَرَ لَا يَأْتِي بِخَيْرٍ؛ وَلَكِنْ يَسْتَرْجِعُ...»                               |
| ١٩    | ابن مسعود       | «أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ نِدًا وَهُوَ خَلْقُكَ»                                                  |
| ٤٧    | جيير بن مطعم    | «إِنَّ لِي أَسْمَاءً أَنَا مُحَمَّدٌ، وَأَنَا أَخْمَدُ...»                                     |
| ٤٧    | حذيفة بن اليمان | «أَنَا مُحَمَّدٌ، وَأَنَا أَخْمَدٌ، وَنَبِيُّ الرَّحْمَةِ...»                                  |
| ٤٤    | أبو هريرة       | «الإِيمَانُ: يُضْعَفُ وَسَبْعُونَ شُعْبَةٍ...»                                                 |
| ٤٠    | ابن عمر         | «بَنَيَّتِيُّ الْإِسْلَامُ عَلَىٰ خَمْسٍ: شَهَادَةٍ...»                                        |
| ٤٢    | ابن عباس        | «الْحَجَّ مَرَّةٌ، فَمَنْ زَادَ فَهُوَ تَطْوعٌ»                                                |
| ٢٩    | أنس بن مالك     | «الدُّعَاءُ: مُخْرُجُ الْعِبَادَةِ»                                                            |
| ٢٩    | النعمان بن بشير | «الدُّعَاءُ: هُوَ الْعِبَادَةُ»                                                                |
| ٥٦    | معاذ بن جبل     | «رَأْسُ الْأُمُرِ الْإِسْلَامُ، وَعُمُودُهُ الصَّلَاةُ»                                        |
| ٤٧    | أبو هريرة       | «سَمِعْتُ أَبَا الْقَاسِمِ <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small> نَبِيًّا تَوْبَةً» |
| ١٧-١٦ | ابن عوف         | «سُئُوا يَهُودُ سُنَّةَ أَهْلِ الْكِتَابِ»                                                     |
| ٥١    | معاوية          | «لَا تَنْقِطُ الْهِجْرَةَ حَتَّى تَنْقِطَ...»                                                  |
| ٣٢    | علي بن أبي طالب | «لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ»                                                  |

| <u>صفحة</u> | <u>راويه</u> | <u>طرف الحديث</u>                                            |
|-------------|--------------|--------------------------------------------------------------|
| ٤١          | عائشة        | «مَنْ أَخْدَى فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ ....»           |
| ٣١          | أبو هريرة    | «مَنْ أَسْعَدَ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ»                       |
| ١٠          | ابن عمر      | «مَنْ حَلَفَ بِشَيْءٍ دُونَ اللَّهِ فَقَدْ أَشَرَّكَ»        |
| ٤١          | عائشة        | «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ» |
| ١١          | ابن عمر      | «مَنْ كَانَ حَالِفًا فَلْيَحْلِفْ بِاللَّهِ أَوْ...»         |
| ٣٧          | عائشة        | «مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللَّهَ فَلْيُطِعْهُ...»           |
| ٥٩          | أبو هريرة    | «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِي، لَا يَشْمَعُ بِي أَحَدٌ»         |

## فهرس الموضوعات

| <u>صفحة</u> | <u>الموضوع</u>                                              |
|-------------|-------------------------------------------------------------|
| ٣           | مقدمة اللجنة العلمية.....                                   |
| ٥           | تعريف الشارح بثلاثة الأصول ومؤلفها.....                     |
| ٧           | شرح مقدمة المؤلف.....                                       |
| ١٥          | توطئة للأصل الأول.....                                      |
| ١٥          | الأولى: أن الله خلقنا ورزقنا ولم يتركنا هملا.....           |
| ١٧          | الثانية: أن الله لا يرضى أن يشرك معه في عبادته أحد.....     |
| ١٨          | الثالثة: أن من أطاع الرسول ووحد الله لا يجوز له موالاة..... |
| ٢٣          | بيان مجمل بالثلاثة الأصول.....                              |
| ٢٣          | الأصل الأول: معرفة العبد ربه.....                           |
| ٢٩          | معنى العبادة وبيان أنواعها.....                             |
| ٤١          | الأصل الثاني: معرفة العبد دينه.....                         |
| ٤٢          | بيان مراتب الدين الثلاثة وأدلتها.....                       |
| ٤٣          | المرتبة الأولى: الإسلام، تعريفه، وأركانه وأدلتها.....       |
| ٤٦          | المرتبة الثانية: الإيمان، تعريفه، وأركانه وأدلتها.....      |
| ٤٨          | المرتبة الثالثة: الإحسان، تعريفه، وركته، ودليل ذلك.....     |
| ٥١          | الأصل الثالث: معرفة العبد نبيه ﷺ.....                       |
| ٥٢          | بعض أسماء النبي ﷺ وأشهره.....                               |
| ٥٣          | أول ما أنزل عليه من القرآن أقرأ وبهذا نبدأ.....             |
| ٥٤          | أول ما أرسل به مطلع المدثر.....                             |

| <u>صفحة</u> | <u>الموضوع</u>                                                 |
|-------------|----------------------------------------------------------------|
| ٥٤          | عروجه <small>عليه السلام</small> إلى السماء وفرض الصلوات الخمس |
| ٥٦          | هجرته ووفاته <small>عليه السلام</small>                        |
| ٥٧          | الإيمان بالبعث ودليله                                          |
| ٦١          | بيان ما بعث الله به الرسل عليهم السلام                         |
| ٦١          | تعريف الطاغوت وأنواعه                                          |
| ٦٣          | نسخ جميع الشرائع الماضية بشرعية الإسلام                        |
| ٦٧          | فهرس الآيات                                                    |
| ٧٧          | فهرس الأحاديث                                                  |
| ٧٩          | الموضوعات                                                      |